### هوالعليم

### رساله طهارت انسان

بررسی فنی و فقهی طهارت ذاتی مطلق انسان



هُوالعَــَـليم

رسالة

# طهارت انسان

بررسى فنى وفقهى طهارت ذاتى مطلق انسان

تألیف سیّد محمّد محسن حسینی طهرانی



حسيني طهراني ، سيّد محمّد محسن ١٣٧٥ هـ . ق

رساله طهارت انسان : بررسی فنّی و فقهی طهارت ذاتی مطلق

انسان / تأليف سيّد محمّد محسن حسيني طهراني . \_ قم :

شهریار ، ۱۴۲۵ هـ . ق .

۱۶۸ ص.

کتابنامه : ص ۱۶۵–۱۶۸ ؛ همچنین به صورت زیرنویس .

شابک : ۹۶۴-۵۹۳۴-۳۵ ۹۶۶

افقه جعفری ۲. طهارت الف عنوان

۶۹۷/۳۴۲ **BP۱۸۳/۹/**۶/۶

#### رساله طهارت انسان

بررسی فنی و فقهی طهارت ذاتی مطلق انسان

مؤلف: سيّد محمّد محسن حسيني طهراني

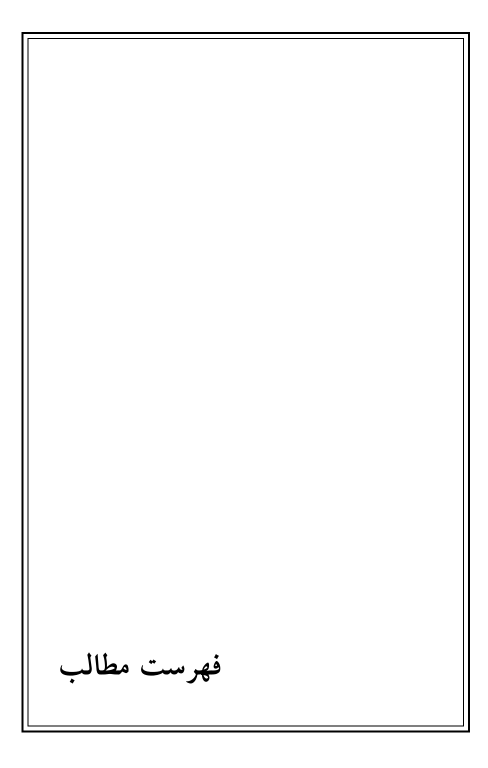
ناشر: انتشارات شهریار

چاپ : آثار

نوبت چاپ : اول / ربیع الثانی ۱۴۲۵

تعداد : ۵۰۰۰ جلد

شابک : ۴-۵۹۳۴-۳۵-۹۶۴



## فهرست مطالب و موضوعات رسالهٔ طهارت انسان

صفحه

عنوان

|                                                                      | پیشگفتار    |
|----------------------------------------------------------------------|-------------|
| مقدمه                                                                |             |
| 44-41                                                                |             |
| لب :                                                                 | شامل مطال   |
| . فطرت انسان باید ثابت و لایتغیّر بوده باشد                          | دين همانند  |
| سال رسل الهی با ملاکات فطری بشر تنافی ندارد                          | ایجاد و ارس |
| ب احکام از مقتضای خلقت و تکوین مستحیل است                            | امكان تخلّف |
| ت زمان و مکان در نحوهٔ اجتهاد و استنباط حکم شرعی                     | كيفيّتدخالد |
| دخالـت زمان و مكـان در اجتهاد تبــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | مقصود از د  |
| کام است                                                              | موضوع احك   |

تأثير زمان و مكان و دخالت آنها در كيفيّت استنباط پايهاي ندارد

| ارت انسان | ٨ رساله طه                                                     |
|-----------|----------------------------------------------------------------|
|           | فصل اوّل:                                                      |
|           | حقیقت نجاست و اقسام آن                                         |
|           | £4-47                                                          |
|           | شامل مطالب:                                                    |
| ٣٧        | معانی لغوی لفظ « نجس »                                         |
| ٤١        | لفظ نجس دارای مصادیق و معانی مختلفی است                        |
| ٤٢        | تمامی مصادیق لفظ« نجس» و مشتقّات آن به تنفّر و انزجار برمیگردد |
|           | فصل دوّم:                                                      |
|           | استعمال لفظ نجس در عرف متشّرعه                                 |
|           | 71-27                                                          |
|           | شامل مطالب:                                                    |
|           | علّت تحریم ورود مشرکین به مسجدالحرام خباثت باطنی بوده است نه   |
| ٤٨        | نجاست ظاهري                                                    |
| ٤٩        | روایاتی از عامّه در موضوع مورد بحث                             |
|           | روایاتی از شیعه که دلالت دارد مقصود از نجاست معنای اصطلاحی و   |
| ٥٢        | فقهى نيست                                                      |
| ٥٤        | حقیقت نجاست باطنی مقول به تشکیک است نه نجاست ظاهری             |
|           | اطلاق لفظ « نجس »در روایات بر« شیطان » به معنای نجاست اصطلاحی  |
| ٥٧        | نيست                                                           |
|           | دلالت روایت خلقت نور خمسهٔ طیّبه و عدم آلودگی آنها به نجاست    |
| ٥٨        | شرک بر مطلوب                                                   |
|           | فصل سوّم:                                                      |
|           | معناى شرك و مفاد آية كريمة: ( إِنَّمَا الْمُشْرِكُونُ نَجَسُ ) |
|           | AY-70                                                          |

| ٩         | فهرست                                                             |
|-----------|-------------------------------------------------------------------|
|           | شامل مطالب :                                                      |
|           | آنچه که از مفاد و مصادیق شرک حاصل میشود سهیم نمودن غیر اللـه      |
| ٦٧        | است درذات و أسماء و صفات و أفعال                                  |
| ٦٨        | آیات دالّهٔ بر خروج اهل کتاب از دائرهٔ شرک                        |
|           | منع از دخول مشركين به مسجدالحرام صرفاً به جمهت مسائل سياسي        |
| ٧١        | و اجتماعی بوده است                                                |
|           | آنچه مناسب با تطهیر بیت در سیاق آیات است عدم تلوّث آن به کثرات    |
| ٧٣        | و قذارتهای روحی و معنوی است                                       |
|           | روایاتی که دلالت بر مناظرهٔ أئمّه علیهم السّلام با کفّار و زنادقه |
| ٧٤        | در مساجد میکنند                                                   |
| VV        | قائلین از اهل سنّت بر نجاست ظاهری و نجاست ذاتی مشرکان             |
|           | استدلال به آيهٔ ( إِنَّمَا الْمُشْر كُونُ نَجَسٌ ) بر نجاست ذاتي  |
| <b>V9</b> | آنها و اشكالات آن                                                 |
| ۸۱        | اتفّاق فقهاء شیعه بر نجاست ذاتی مشرکان و عدم توضیح آن             |
|           | فصل چهارم:                                                        |
|           | روایات باب و کیفیّت دلالت آنها بر مطلوب                           |
|           | 1740                                                              |
|           | شامل مطالب :                                                      |
| Γ٨        | روایاتی که نصّ یا ظهور بر طهارت اهل کتاب و غیره را دارند          |
|           | از نحوهٔ سؤال راوی(سریان نجاست) معلوم می شود مراد نجاست عرضی      |

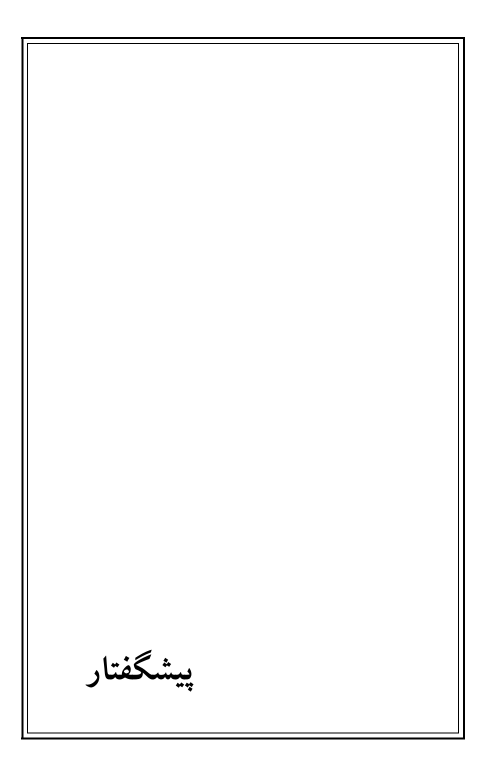
| روایاتی که نصّ یا ظهور بر طهارت اهل کتاب و غیره را دارند      | Γ٨ |
|---------------------------------------------------------------|----|
| از نحوهٔ سؤال راوی(سریان نجاست) معلوم میشود مراد نجاست عرضی   |    |
| است                                                           | ۸٩ |
| مفاد بسیاری از این روایات ،کراهت تماس با اهل کتاب است نه حرمت | 91 |
| عدم تمامیّت استدلال فقهاء بر عدم طهارت اهل کتاب با استناد به  |    |
| روایات « حبوب »                                               | 92 |
|                                                               |    |

| طهارت انسان | ١٠ رساله ٠                                                          |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|
|             | منع از هم غذا شدن با اهل کتاب در روایات به جهت عدم اجتناب آنها      |
| 90          | از خمر و خنزیر است                                                  |
|             | ظهور لفظ «کُرهَ» در روایات باب ، دلالت بر عدم نجاست مخالفین اسلام   |
| 97          | میکند                                                               |
|             | روایاتی که در آنها نهی از تماس و ارتباط با اهل کتاب شده است         |
| 99          | دلالت بر نجاست ذاتی آنها ندارد                                      |
|             | وحدت سیاق در کافر ذمّی و ناصبی حکم به قذارت عارضی ، نه ذاتی         |
| 1           | آنان میکند                                                          |
|             | نهی از غَسل یا تناول از ظرف مجوسی یا پوشیدن لباس خریداری شده        |
| 1.7         | از نصرانی از باب رجحان احتیاط است نه نهی تحریمی مولوی               |
| 1.4         | یکی از ادّلهٔ بر طهارت اهل کتاب جواز ازدواج با آنهاست               |
|             | لفظ «لاینبغی»و «لا یحلٌ» درروایات نکاحبا مشرکین به جهت تأثیرگذاری   |
| 7.1         | اخلاق و آداب مشركين بر اولاد مسلمانهاست نه نجاست آنها               |
|             | اگر قائل به نجاست ذاتی مشرکین باشیم تعلیل امام علیه السّلام         |
| 1.4         | بر عدم جواز نکاح بر تأثیرگذاری آداب کفر لغو میباشد                  |
| 1 • 9       | یکی دیگر از ادّلهٔ طهارتذاتی اهل کتاب جواز رضع طفل مسلمان است       |
| 117         | بیان استدلال بر طهارت اهل کتاب بواسطهٔ روایات رضع                   |
|             | یکی دیگر از ادّلهٔ طهارت اهل کتاب جواز مؤاکلهٔ لشکر اسلام در حین    |
| 112         | عبور از سرزمینهای آنهاست                                            |
| 117         | یکی دیگر از ادلّهٔ طهارت کفّارجواز تغسیل جنازهٔ مسلمان توسط آنهاست  |
|             | از دیگر ادلَهٔ طهارت کفّار مسألهٔ استرقاق آنهاست که طبعاً اختلاط با |
| 119         | مسلمان را در بر دارد                                                |
|             | فصل پنجم:                                                           |
|             | اقوال فقهاء رضوان الله عليهم در اين مسأله                           |

127-174

| 11    | فهرستفهرست                                                           |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
|       |                                                                      |
|       | شامل مطالب :                                                         |
| 178   | اختلاف كلمات فقهاء دراطلاق لفظ «نجس» بهمطلق كفّارياغير اهل كتاب      |
| 170   | کلام مرحوم صاحب «جواهر» در مسأله                                     |
| 177   | اشكالات وارده بر كلام صاحب «جواهر»                                   |
|       | مرحوم صاحب «جواهر» با اینکه اخبار طهارت را از جهت دلالت واضحتر       |
|       | مىداند وليكن به جهت ارتكاز ذهني خود آنها را حمل بر تقيّه يا موارد    |
| 14.   | خاص ّ مىكند                                                          |
|       | كلام مرحوم حاج آقا رضا همداني در مسأله و دغدغهٔ ايشان در حكم به      |
| 1771  | نجاست غير مسلمان                                                     |
|       | صاحب «مصباح الفقیه» پسازترجیح اخبار طهارت بر نجاست تنها قرینهٔ       |
| 100   | حمل بر نجاست را عمل اصحاب و اعراض مشهور میداند                       |
|       | صاحب «مصباح» اخبارطهارت را ازحیث دلالت وسندتمام دانسته و تنها        |
| 127   | احتمالی که میدهد از جهت صدور است                                     |
|       | مرحوم حاج آقارضا همدانی قول به نجاست اهل کتاب را به عنوان شعار       |
| 129   | شیعه موهون میشمرد                                                    |
|       | صاحب «مصباح الفقیه» ادلّهٔ قائلین به نجاست ذاتی اهل کتاب را بافتههای |
| 1 2 1 | بدون حجّت ميداند                                                     |
|       | فصل ششم:                                                             |
|       | توضیح اجماع مدّعا بر نجاست غیر مسلمان                                |
|       |                                                                      |
|       | 100-120                                                              |
|       | شامل مطالب :                                                         |
|       | بيان حجيّت اجماع از باب دخول امام عليه السّلام در جملهٔ فقهاء و بيان |
| 127   | اشكال آن                                                             |
| 127   | بیان حجیّت اجماع از باب قاعدهٔ لطف و اشکال وارد بر آن                |

| لهارت انسان | ١٢ رساله ط                                                       |
|-------------|------------------------------------------------------------------|
| 107         | بیان حجیّت اجماع به طریقهٔ حدس و اشکال آن                        |
| 100         | اشكالات وارده بر اجماع مدّعا بر نجاست غير مسلمان                 |
|             | لغويّت سؤال وجواب امامعليه السّلام در صورت دلالت سيره و نجاست    |
| 100         | ذاتی                                                             |
|             | خاتمه                                                            |
|             | 174-107                                                          |
|             | شامل مطالب:                                                      |
| 701         | استناد فقهاء بر نجاست مشركان به آيهٔ شريفه تمام نيست             |
| 109         | حمل روایات صریحه بر طهارت ذاتی اهل کتاب برتقیّه صحیح نمی باشد    |
|             | گرچه در مقام جمع بین روایات ،رجحان با روایات دالّهٔ بر طهارت است |
|             | ولیکن از باب احتیاط بهتر است از تماس و تناول اطعمهٔ آنان اجتناب  |
| 171         | شود                                                              |
| 174-170     | فهرست منابع                                                      |



### بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله ربّ العالمين و صلّى الله على أشرف خلقِه و سيّد بَريّتِه محمّدٍ و آله أجمعين

رسالهای که اینک به پیش روی خوانندگان محترم قراردارد حاصل مباحثات و دروسی است که درپیرامون طهارت انسان در سال هزار و چهارصد و بیست هجری قمری دربلدهٔ طیّبهٔ قم حوزهٔ علم و درایت و فقه آل محمّد أیراد گردید.

مسأله طهارت و نجاست انسان از دیرباز بین فقها و عظام شیعه مورد بحث و نقد قرارگرفته است. جمعی به نجاست تمام أفراد بشر باستثناء مسلمانان فتوی داده و گروهی دیگر أهل کتاب را نیز در این استثنا وارد نمودهاند. البته معدود افرادی بودهاند که نجاست مخالفین را از هر فرقه و گروهی باطنی نه ظاهری و اصطلاحی شمردهاند، ولکن بنظر میرسد بحث کافی و تحقیق وافی در حول و حوش این مسأله نشده است.

حقیر با توجه أهمیّت مسأله بالاخص در دنیای کنونی و هجمات معاندین و معارضین به مبانی گرانسنگ اسلام خصوصاً در این موضوع بسیار مهم بر آن شدم تا تحقیقی نه چندان وسیع بلکه در خور توان و لیاقت فکری خود با برادران از فضلاء و اخلاء روحانی داشته باشیم ،وبه دور ازهر پیش فرض و داوری مُعَجّلی این فرع مهم فقهی را مورد فحص و تحقیق قراردهیم. بحمدالله والمنّه این مهم به انتهاء و این بررسی به نتیجه رسید؛و از توفیقات و ألطاف الهی اینکه به نتائجی درخشان و افق جدیدی از معرفت فقهی و شناخت دست یافتیم که قبلاً برای ما دشوار می نمود و تصورّ دیگری از مسأله برای ما مطرح شده بود.

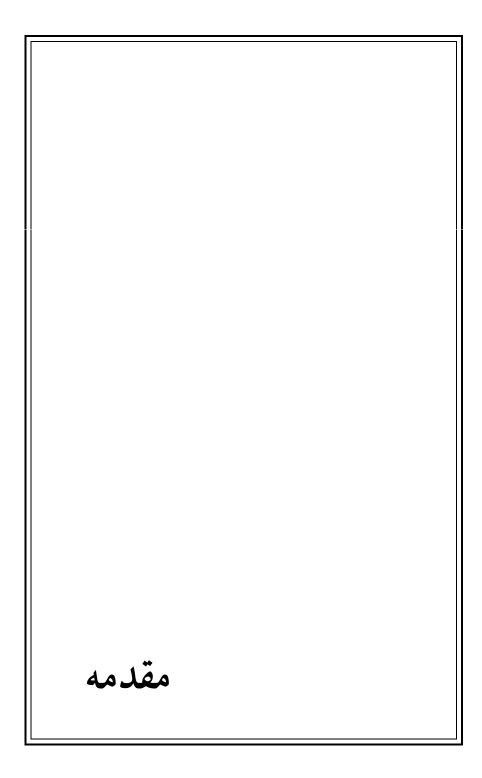
البتّه باید اذعان نمود که فقه اجتهادی شیعه همواره ایس اجازه رابه پویندگان مکتب امامت و ولایت عنایت کرده است تا آزادانه و بدور از هر جنجال و غوغائی بتوانند از متن أدلّه و حجج مدوّنه شرع به حاق واقع و حقیقت احکام در حد طاقت و توان بشری دست یابند. و باید خدای متعال را شاکر باشیم منّت هدایت او را با جان و سر و سریدای وجود خود پذیرا باشیم که ما را به مکتبی هدایت فرمود و در راه مستقیم و صراط مستوی اولیائی قرار داد که سرلوحه فرامین و دستورات خود را به شیعیان اتباع حق و متابعت از واقع در هرزمینه و ظرفی و در هر رتبه و مجالی و بالأخره در جمیع حالات و اطوار مختلف حیات قراردادهاند و این نکته رمز موفقیت و پویائی دائمی فقه تشیّع و برتری آن بر سایر مکاتب و ادیان می باشد.

پیشگفتار .....۱۷ ....

بدیهی است که این نوشتار هیچگاه درصدد ردع و یا تنقیص کلمات و فتاوای فقهاء بزرگوار و زحمات و کوششهای ارجمند آنان نمی باشد . زیرا همه در راستای وصول و بلوغ به احکام الهی مأجور و محمودند.

امید است محققان گرامی وفضلاء محترم با تدبّر و تأمّل شایسته مواقع نقد و نقص را متذکّر شوند و نویسنده را رهین لطف و کرامت خود قرار دهند، باشد که این اثر ناچیز طلیعهای جهت هرچه نزدیک کردن انظار مختلف و آراء مبعّده از حق و تحقیق وحدت مطلوبه در افکار وفرهنگ ملل گردد؛ و من الله التوفیق وعلیه التُکلان.

مشهد مقدّس رضوی علی ثاویها آلاف التّحیّة و الثّناء. سیّد محمّد محسن حسینی تهرانی ۱۲ محرم الحرام ۱٤۲۳ هجری قمری



### بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على سيّد الأنبياء و المرسلين محمّد و آله الطّاهرين و لعنة الله على اعدائهم الى يوم الدّين

قبل از ورود در بحث طهارت ونجاست اصناف مختلف انسان مقتضی است بعنوان مقد مقدمه قدری مسأله دخالت دو اصل زمان و مکان در کیفیّت اجتهاد و استنباط حکم فقهی و یا عدم دخالت آنها بحث شود.

بر اساس مكتب توحيد و وحى كه استناد عالم خلق و ظهور در جميع مراتب آن چه شهادت و چه غيب به مُبدع و فاعل واحد أحدى يعنى ذات مجرد و بسيط بالإطلاق و غنى عن الغير در همه مراتب فعل و صفات و ذات مى باشد ، و كريمه شريفه ﴿أَلا لَهُ الْخَلْقُ وَ الْأَمْرُ ' ﴾ دال برتثبيت استناد و بنحو اطلاق مى باشد و كذلك آيه شريفه: ﴿وَ لَئِنْ سَ أَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَ او اَتِ وَ الأَرْضَ وَ سَحَّرَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَ رَ لَئِنْ سَ الْتَهُم مَّنْ عَلَق السَّمَ او اَتِ وَ الأَرْضَ وَ سَحَّرَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَ مَنْ فَلَكَ أَيْهُم مَّنْ فَالْى الله فَالَى الله فَالَالِي الله فَالْتِ الله فَالْنَا الله فَالله فَالْنَا الله فَالله فَالله فَالله فَالَى الله فَالله فَا

١-سوره الأعراف (٧) آية ٥٤.

خْلَقَ السَّمَـاوَ'تِ وَ الأرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ١٠٠

و چه براساس مکاتب الحادی ونفی صانع و مبدأ أعلی، وجود انسان بر اساس قوانین دقیق و مجموعهای از پدیدههای مختلف و اموری است مرّکب، چه در حقیقت انسان که همان روح و نفس ناطقه است. ﴿ لَقَدْ وَ چه در جسم و ظاهر انسان که مرتبهٔ نازله از نفس آدمی است. ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ فِی اُحْسَنِ تَقْویم الله الله الله و فعلیّت درمی آورند . از حیثیت استعداد و قوّه به شأنیّت بلوغ و کمال و فعلیّت درمی آورند . از این مجموعه و ترکیب در لسان شرع به فطرت و سرشت تعبیر شده است.

﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِحَلْقِ اللَّهِ فَلَيْنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ تَبْدِيلَ لِحَلْقِ اللَّهِ فَلَكِنَ ٱلْقَيِّمُ وَ لَكِنَ ٱكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾. "

شکی نیست که ایسن امور ، ثابت و لایتغیر و از لوازم لاینفک طبیعت انسانی و نفس ناطقه آدمی است ، که ثبوت موضوع مقتضی ثبوت آنها و نفی و عدم آنها کاشف از نفی و عدم نفس ناطقه خواهد بود. و این معنی همان است که در آیه شریفه با بیان ﴿لاَتَبْدِیلَ لِخُلْقِ الله ﴾ به آن اشاره شده است. و دین همان حرکت در راستای ملاکات فطری و عدم إهمال آنها ولو در یک مورد از موارد مودعه و نهادینه شده است. و تعبیر آیهٔ شریفه ﴿ ذَالِكَ الدِّینُ الْقَیِّمُ ﴾ حاکی از این معنی

١- سوره الزّخرف (٤٣) آية ٩ . ٢ - سوره التّين (٩٥) آية ٤ .

٣- سوره الرّوم (٣٠) آيه ٣٠.

است .

بنابراین از آنجا که فطرت انسان بر اساس اصل خلقت انسان ثابت و لایتغیر است، دین نیز چون کیفیت اعمال و حرکات و تکالیف عامه افراد مکلّفین است باید ثابت و لایتغیر باشد. یعنی اصول کلیّه آن و فروع باید در راستای تحصیل فعلیّت بر اساس نیاز فطری بشر بواسطه وجود ملاکات ثابته و لایتغیر تحقی پذیرد.

آیه شریفه در سوره شوری می فرماید:

﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَاوَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أُوحْيْنَ اللَّيْنَ وَمَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أُوحْيْنَ اللَّيْنَ وَ لاَ تَتَفَرَّقُوا اللَّيْنَ وَ لاَ تَتَفَرَّقُوا اللَّيْنَ بَهِ إِبْدَ اللّهِ إِبْدَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مَنْ يَشَاءُ وَ فِيهِ كَبُرَعَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إلَيْهِ اللّه يَجْتَبِي إلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدِى إلَيْهِ مَنْ يُنيب ﴾ ﴿ ،

گرچه در پارهای از فروع ممکن است اختلافاتی دیده شود.

در سوره مائده می فرماید:

﴿ وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنِ الْكِتَابِ وَ مُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بَمَا آَنْزَلَ الله وَ لاَتَنَبِعْ أَهْوَائَهُمْ عَمَّا جَاتُكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرِعَةً وَ مِنْهَاجًا وَ لَوْ شَاءَ الله لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَ لَكِن للبَيْلُوكُمْ في مَا الله عَلَيْهُ وَ لَكِن للبَيْلُوكُمْ في مَا الله عَلَيْهُ فَاسْتَبِقُوا الْحَيْرَاتِ، إِلَى الله مَرْجَعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّكُمْ بِمَا كُثْتُمْ فِيهِ تَحْتَلِفُونَ ﴾ ``.

أميرالمؤمنين \_ عليه السّلام \_ از بعثت انبياء و حقيقت تـشريع

١- سوره الشّورى (٤٢) آية ١٣. ٢ - سوره المائدة (٥) آية ٤٨.

۲۵...... رساله طهارت انسان اینطور تعبیر می فرماید:

واصْطَفَى سُبْحَانَهُ مِنْ وُلْدِهِ ٱلْبِيَاءَ ٱخۡذَعَلَى الْوَحْي مِيثَاقَهُمْ وَعَلَى تَبْلِيغِ الرِّسَالَةِ أَمَائَتَهُمْ لَمَّا بَدَّلَ ٱكْثَرُ خُلْقِهِ عَهْدَاللهِ إِلَيْهِمْ . فَجَهِلُوا حَقَّهُ وَ اتَّحَدُوا الأَلْدَادَ مَعَهُ وَ اجْتَالَتْهُمُ الشَّيَاطِينُ عَنْ مَعْرِفَتِهِ وَ اقْتَطَعَتْهُمْ عَنْ عَبَادَتِهِ، فَبَعَثَ فِيهِمْ رُسُلَهُ وَ وَاتَر إِلَيْهِمْ ٱلْبِيَاءَهُ لِيَسْتَأْدُوهُمْ مِيشَاقَ فِطْرَتِهِ وَيُذَكِّرُوهُمْ مَنْسِي يَعْمَتِهِويَحْتَجُوا عَلَيْهِمْ بِالتَّبْلِيغِ وَيُخْتَجُوا عَلَيْهِمْ بالتَّبْلِيغِ وَيُخْتِهُوا كَلَيْهِمْ الْعُقُولِ – الخ . '

بدین لحاظ وجود و بعثت حجج الهیه که از آنها به عقل منفصل تعبیر می شود نمی تواند با ملاکات فطری بشری و اصول آن مبانی منافات و معارضه داشته باشد . و به تعبیر دیگر انطباق تشریع بر کیفیت و نحوهٔ تکوین ، اصلی و قاعدهٔ اولی مفروغه در تدوین احکام می باشد.

واینکه گفته می شود: همانطور که قضیه خلق و تکوین بیکه مشیّت و ارادهٔ پروردگار است ، مسأله تشریع که عبارت از جعل و اعتبار معتبر در نحوهٔ تکالیف است نیز به اراده و اختیار خداوند است و هر طور که او بخواهد چه موافق با تکوین یا مخالف ،حق اوست و کسی را یارای سؤال و پرسش نیست ، سخنی عاری از مرتبهٔ تحقیق و صلاح است ، و معنی آیه شریفه ( لایسئل عَمّا یَفْعَلُ وَ هُمْ یُسئلُونَ ) ، ۲

١- نهج البلاغة ، شرح محمد عبده ، ج ١ ، ص ٢٣ ، خطبة (١) ؛و شرح ابن ابى
 الحدید ، ج ١ ، ص ١١٣ .

مسؤولیّت پاسخ گوئی در برابر أفعال را بر عهده مکلّفین قرارداده است نه بر عهدهٔ حضرت حق زیرا مقام مکلّف در قبال تکلیف، مقام اختیار و انتخاب است، ولی مقام اراده و مشیّت و فعل حضرت حق، اقتضای اختیار و انتخاب یکی از طرفین وجود و عدم بر اساس رجحان و رعایت مصالح و مفاسد نفس الامریّه و انطباق فعل بر اساس آن را نمی کند. بلکه نفس اراده و مشیّت حضرت حق موجب و مولّد و منشئ صلاح و رجحان است، و صلاح و فضیلت و خیر، اممور منتزعه منبعثه از نفس فعلیّت افعال حق هستند. بعکس افعال و کردار مکلّفین.

بلکه منظور ومقصود از انحصار مسأله تشریع و جعل به حیطه و حریم ارادهٔ پروردگار آن است که او اصل و مبدأ و فاعل عالم هستی است ، لذا حقاً و حقیقتاً براساس ملاک عقل و انطباق با نفس الأمر ، حیثیت مولویت و شأنیت تشریع باید منحصراً در ید اختیار و مشیت او باشد و بس. و در این مسأله هیچ اقتضائی نسبت به مخالفت تشریع با کیفیت و نحوهٔ تکوین وجود ندارد، بلکه اقتضای حکمت بالغهٔ حق و علیّت غائی در خلق مخلوقات همان بیان نفیس و شریف آیات کتاب مبین است که:

﴿ قَالَ فَمَنْ رَبُّكُمَا يَاموسَى \* قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلِّشَى عَ خَلَقَه رُثُمَّ هَدَى ﴾ ' .

١- سوره طه (٢٠) آيات ٤٩ و ٥٠.

و يا آيهٔ شريفهٔ :

﴿ مَا مِنْ دابَّةٍ إلاَّ هُو َ ءاخِذُ بِنَاصِيَتِهَا إِنَّ ربِّسى عَلَى صِراطٍ مُسْتَقِيم ﴾. '

و يا آيهٔ شريفهٔ:

﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّخِذُولَلِيَّا فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَ هُوَ يُطْعِمُ وَ لَا تَكُونَنَّ مِسن لاَ يُطْعَمُ قُلْ إِنِّى أُمِرْتُ لَنْ أَكُونَ أُوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ وَ لاَ تَكُونَنَّ مِسن النَّمُشْرِكِينَ ﴾ . ٢

بناءً علیهذا امکان تخلف احکام از مقتضای خلقت و تکویس وجود ندارد و نشئهٔ انشاء احکام تکلیفیّه و وضعیّه از نقطه نظر اعتبار و جعل قطعاً باید منتزع از حیثیّت تکویس و نشئهٔ خلق باشد تا بتواند موجب حصول فعلیّتها و بلوغ به غایات عالم خلقت گردد . بدیس لحاظ طریقی می تواند موصل به ایس غایت و مقدمهٔ حصول ایس غرض واقع گردد ، که منافات با غرض و غایت فعل نداشته باشد ، و هر چه که مورد رضا و اختیار خدای متعال است قطعاً می تواند حیثیّت مقدیمیّت و ایصال را برای خود کسب کند. و اینکه گفته می شود : ممکن است طریقی موصل به واقع و نفس الأمر بوده باشد ، امّا مورد خواست و رضا و جعل شارع قرار نگیرد ، سخنی عاری از تأمّل و تحقیق است ، و همچنین سخنی که حاکی از تنجیز حکم از قبل شارع تحقیق است ، و همچنین سخنی که حاکی از تنجیز حکم از قبل شارع

١- سوره هود (١١) قسمتي از آيهٔ ٥٦ .

٢- سوره الأنعام (٦) آية ١٤.

به صرف اعتبار شارع و بدون هیچگونه تعلّقی به حیثیّت تکوینیّه و انطباق و موافقت با جهت خلقی مکلّفین در شرائط مختلف و تحقّق به موضوعات مختلفه است ، نیز اساسی ندارد .

بدین لحاظ چنانچه شارع حکمی را میترتب بر موضعی نموده است ، إمکان تخلف آن از موضوع در هر شرائط وموقعیتی مستحیل خواهد بود ، چه مخالفت موجب عدم تحقیق غرض غائی و بالنتیجه جمع متناقضین خواهد بود .

امروزه مسألهای به نام دخالت زمان و مکان در نحوهٔ اجتهاد و استنباط حکم شرعی مطرح است. البته از آنجا که فقه شیعه بر اساس اصل اجتهاد از منابع مشخص استخراج می شود و نفس استنباط مبتنی بر کیفیّت تفکّر و تبّع و خصوصیات روحی و اخلاقی فرد مستنبط می باشد ، و افراد مختلف در حیازت این معانی دارای مراتب مختلفهای می باشند ، لذا مشاهده می شود هیچگاه در طول أزمنه متوالیه فقهاء بزرگوار شیعه در استنباط فروع فقهی دارای وحدت نظر نبوده و همواره واجد آراء مختلف و چه بسا متناقض بودهاند ، و حتّی چه بسا یک فقیه در دو برهه از زمان دارای دو نظریه گوناگون بوده است. فقط در بعضی از فروع بعنوان ضروریّات این اختلاف مشاهده نمی شود .

حتّی در کثیری از اجماعات نیز حکم مخالف موجود می باشد . اما این مسأله دخالتی به مسأله زمان و مکان ندارد ؛ یعنی حتی اگر همین فقهاء که در أزمنهٔ مختلفه دارای آراء و انظار متفاوته ای بوده اند ،

در یک زمان و یک شرائط با هم اجتماع مینمودند، نیز اختلاف آراء و فتاوی شامل آنان می گردید.

چطور که این معنی بالنسبه به فقهاء یک عصر أظهر من الشّمس است. بخصوص در مسألهٔ قضاء و امور حکومتی ومسائل اجتماعی این مطلب اختلاف آراء ، از وضوح بیشتری برخوردار میباشد و جای تعجب نیست گرچه همه مُثاب و مأجور باشند.

اما اگر مسأله تعلّق احكام و استنباط به عليّت فاعلى زمان و مكان ونه صورى واعدادى آن برگردد، گريزى از اذعان به مسأله نسخ شريعت و تبدل شريعت حقّه به آراء مبتدعه و اعتقاد به جايگزينى دين جديد بر احكام أبديّه و نفى خاتميّت، نيست. زيرا در صورت اعتقاد به اين مطلب ديگر هيچ اصل ثابت و لايتغيّرى از شريعت باقى نخواهد ماند الا اينكه در فرصتى مشمول قاعده نسخ و نسيان و مرور زمان قرارخواهد گرفت و لايبَقى حينئذٍ حَجَرً على حَجَرٍ و لا مِن الإسلام إسمٌ و لارسمٌ و على الإسلام الساًلامُ.

معتقدین به این نظریّه باید توجّه کنند، که چه تغییر و تبدلّی در ساختار وجودی بشر از نقطه نظر ظاهری و روحی بوجود آمده است. آیا تا آنان را ملزم به طرح و إبداع پدیدهٔ تحوّل و تکامل نموده است. آیا وزن آدمی در این زمان بیش از زمان نزول وحی است ، و یا در ساختمان بدن انسان تحوّلی بوجود آمده است ، و یا از نقطه نظر صفات و غرائز و خصوصیّات روحی مسأله با آن زمان فرق کرده است، و یا قدرت تفکّر بشر و ادراک مصالح و مفاسد نفس الامری او

بر مدرکات سابقین پیشی گرفته است؟ ولی بطور حتم باید اذغان نمود در بسیاری از موارد ذکر شده مطلب به عکس و خلاف است. و آیه شریفهٔ : ﴿ لاَ تَبْدِیلَ لِحَلْقِ اللهِ ﴾ ، ابوضوح مفاد و معنی و مصداق خود را نشان می دهد . نفس بشر کنونی ، بعینه مانند بشر قدیم در منجلابی از هواهای شیطانی و صفات منحطّهٔ حیوانی فرورفته است. دیو خودکامگی و أنانیّت و حرص و طمع و شهوت ، هر روز ظهور جدیدی از سبّعیّت و و سّدگی و استیلای شهوت و غضب به ارمغان می آورد . و روی گذشتگان را سفید کرده است .

استیلای بر نفوس و أملاک و اعراض ،مانند گذشته ،أما بصورتی کاملاً مدرن با استعمار و استثمار و بلکه استحمار ملّتها با سرعتی مهیب به راه خود ادامه میدهد. قتل و غارت و نهب و استیلاب اموال هزاران بار موحش تر و خطرناکتر از سابق بواسطهٔ نفوس سلطه گر و قلدر و بی وجدان عرصهٔ حیات و زندگی را بر بشر متمد و عاقل و هدفمند تنگ نموده است . استثمار در فرهنگی در غالب عرضهٔ تکنولوژی و تنو ع در مسائل زندگی و فرهنگی و تبلیغات مسموم و بنیان برانداز ارزشهای اخلاقی، آنچنان رعب و وحشتی در ضمائر و قلوب عقلاء و مثقفین ملّتها بوجود آورده است که دیگر ضمائر و قلوب عقلاء و مثقفین ملّتها بوجود آورده است که دیگر تصور و تبدیل و اصلاح و تغیّر اوضاع در آنها از بین رفته است.

اینها همگی ناشی از چه چیزی است ؟ آیا جز اینکه ناشی از

۱- سوره الرّوم (۳۰) قسمتی از آیهٔ ۳۰.

نفس امّــاره و صفـات بهيميّـه و خصـائص منحطّـهٔ موبقـه و مهلكـه آنـها است؟

در آیهٔ شریفهٔ بیست و هفتم از سورهٔ اعراف می فرماید:

﴿ يَـابَنِى -َادَمَ لاَ يَفْتِنَنَّكُمْ الشَّيْطَانُ كَمَـٓ أَخْرَجَ أَبُويْكُم مَـنَ الْجَنَّــةِ
يَنْزِعُ عَنْهُمَالِبَاسَهُمَا لِيُريَهُمَا سَوْءَ تِهِمَا إِنَّهُ مِيرَاكُمْ هُوَوَ قَبِيلُهُ مِـنْ حَيْثُ
لاَتْرُونْهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَـآءَ لِلَّذِينَ لاَيُؤْمِنُونَ ﴾ . \

در این آیه اشاره به کیفیّت إضلال و استیلاء شیاطین بر نفوس بشر و ادامه و استمرار این سنّت از زمان خلقت آدم تا روز قیامت شده است.

بنابراین با توجه به خاتمیت رسالت رسول اکرم و بیان احکام ملزمه و غیر ملزمه و استدامهٔ محلّلات و محرّمات إلى یوم القیمـــة دیگر جائی برای این طرز فکر باقی نمیماند.

و اما اگر مقصود از دخالت زمان و مکان بنحو علل معدة و شرط تحقق موضوعات بوده باشد ، بنحویکه حوادث و امور واقعه در یک زمان و یا مکان ، موجب تغیر و تبدل مبادی و شرائط محققه موضوع باشد ، طبعاً حکم به همان موضوع براساس احکام کلیه و ملاکات کلیه متر تب خواهد شد.

از باب مثال : خون نزد شارع مقدس نجس و شرب آن حرام و طبعاً خرید و فروش آن نیز حرام بوده است . بدیهی است در زمان

١- سوره الأعراف (٧) آية ٢٧.

شارع هيه الست ؛ و لهذا عقلائه بر استفاده از خون وجود نداشته است ؛ و لهذا عقلاء بر اين أساس يعنى براساس نجاست عينيه بودن آن كه از طرف شارع جعل شده است و اينكه اثر عقلائى مجور استفاده از خون در آن زمان وجود نداشته است معامله و خريد و فروش آنرا لغو و بيهوده مىدانند و شارع نيز آنرا حرام كرده است.

أما در ایس زمان بواسطه ظهور پدیده صنعت و ترقی علیم طبابت، خون یکی از حیاتی ترین و ضروری ترین مادّه بقاء و استمرار حیات شمرده می شود و قطعاً از مصادیق بارزهٔ مقد مات و اسباب وجوب حفظ نفس محترمه در نزد شارع می باشد. و رعایت این نکته حاصل نخواهد شد الا به خرید و فروش آن و استفاده جهت بیماران خاص بدین لحاظ ملاک ممنوعی ت معامله که همان لغوی ت و غیرقابل استفاده بودن بود ، منتفی و داخل درقسم منافع مشروعه و محلّله خواهد شد. ولی نجاست و حرمت شرب به حال خود باقی می ماند.

مثال دیگر در سبق و رمایـه و اختـلاف آلات واسـباب آنـها در دو مرحله از زمان است.

مثال دیگر: استعمال و استفاده از الکل در دو زمان متفاوت است و هکذا ...

بنابراین طبق قانون ترتب احکام بر موضوعات ، هرگاه موضوعی براساس اجتماع شرائط و قیود مخصوصه محقّق گردید

طبعاً حكم مقتضاى آن موضوع نيز بر آن مترتب خواهد شد. در مثال خون ، چنانچه همين شرائط و زمينه استفاده در زمان حاضر، در زمان رسول خدا تحقق مى پذيرفت قطعاً رسول خدا استفاده از آنرا جهت مرضى و ساير مصارف عقلائى امروزه در بيمارستانها و لابراتوارها جائز مى شمرد و خريد و فروش آن را حلال مى دانست ؛ و اگر شرائط و زمينه استفاده روز در بعضى از امكنه منتفى شود ، قطعاً حرمت بيع و شراء در آن مكان بر آن مترتب خواهد شد .

با توجّه به مطالب گذشته روشن می شود که مسألهای به نام زمان و مكان و دخالت آنها در كيفيّت اســتنباط وجـود نــدارد ، آنچـه كــه مهم است تبدّل شرائط و قيود و مخصّصات و معيّنات موضوع احكام است که ممکن است در یک زمان نیز این قضیّه اتفاق افتد و در همان زمان تحوّل موضوع ، دوباره شرائط به جای سابق برگردد . و اجتهاد چیزی جز تبیین موضوع و تطبیق آن بر اصول کلیّه احکام وکیفیّت ادراك أقرب به واقع و منبع وحى ادله احكام نيست ، و تقسيم اجتهاد بر اجتهاد تقلیدی و یویا نادرست می باشد . در واقع کاری که یک مجتهد انجام مي دهد در مرحله اول تشخيص صحيح موضوع و سیس ادراک شایستهٔ مفاد و مَغْزای منابع ادلّه احکام و در نتیجه انطباق حكم وضعى يا تكليفي بر موضوعات آنها است. و اگر در موضوعي از موضوعات بواسطهٔ حرج و يا عنواني از عناوين ثانويه مجبور به افتاء بر خلاف حکم اجتهادی خود گردید ، با رفع آن عنوان باید به حکم و للی تسلیم گردد و افراد رابه آن سوق و إرجاع دهد .

شایان توجّه است که مسألهای که اکنون در دست بحث و نقاش و نقض و إبرام قرارگرفته است ، یکی از موارد یاد شده در مدخلیّت موضوع زمان و مکان است ؛ چه موقعیّت کنونی روابط بین ملل مختلف با تفاوت ادیان و مذاهب گوناگون آنان و کیفیّت تلقی از این روابط و ضرورت انسجام و تقریب بین ادیان در راستای حرکت بسوی وحدت حقیقی چنانچه در آیه شریفه بداناشاره شده است :

﴿ قُلْ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُواْ إِلَى كَلِمَةٍ سَـوَآءِ بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ الله وَ لاَنْشُرِكَ بِهِ شَيْئًا وَ لاَ يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّنْ هُونِ الله فَإِن تَوَلَّواْ فَقُولُوا الشْهَدُوا بأنَّا مُسْلِمُونَ ﴾، \

ممکن است فقیه راوسوسه کند که آنچه بعنوان مانع وسلا در وصول به این هدف و غایت مقد س می تواند قرار گیرد با توسل به اصل موهوم مذکور از میان بردارد و چه بسا جایگاه و منزلهٔ اورا که در نظراو معنون به عنوان ثانوی است درمنزله و مرتبه تعلق احکام او لیه قرار دهد.این رساله درصد تبیین و توضیح مسأله طهارت و یانجاست مصطلح و متعارف اهل کتاب و مشرکین، بدور از دخالت و ورود جنبه های جانبی و خارجی اصل مسأله است؛ و به بیانی دیگر تحقیق و کشف این مسأله رادر زمان نزول و حی و استمرار آن در دوران حیات زعمای دین مبین أئمه معصومین علیهم السّلام از اُفق های مختلف تفحص و نگرش، تعقیب می کند .

#### و على الله التّوكُّل و به الاعتصام

١- سورهٔ آلعمران (٣) آيهٔ ٦٤

فصل اول

حقيقت نجاست واقسام آن

### بسم الله الرّحمن الرّحيم

نجس در لغت بمعنای قذارت و ناپاکی است. در «لسان العرب »گوید:

النَّجْس ُ و النِّجْس ُ و النَّجَس ، القَذِر ُ من النّاس ومن كُللِّ شَكَّ وَ النَّجْس ُ وَ النَّجْس ُ ، القَذِر ُ من النّاس ومن كُللِّ شَكَّ وَ قَذِر تَه ُ .

«نجس عبارت است از مردم ناپاک و پلیدوهـرچـیزی اسـت کـه تو آنرا ناپاک گردانیدی.»

و تَجِسَ الشَّىٰءُ بالكَسرِ، يَنْجَسُ تَجَساً، فَــهو تَجِـسُ و تَجَـسُ و رَجُـلُ تَجسُ و تَجَسُ .

و قال أبوالهيثم في قوله : ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾، أي أنــجاسٌ أخباتٌ.

«يعنى مشركون خبيث و پليد مىباشند.»

١- سوره التوبة (٩) قسمتي از آيه ٢٨ .

و فى الحديثِ عَنِ الحسن فِى رَجُـلٍ زَنَـى بِـامْرِأَةٍ تَزَوَّجَـهَا. فَقَـالَ: هُـوَ أَنْجَسَهَا وَ هُوَ أَحَقُّ بِهَا.

«حسن بصری دربارهٔ ازدواج مردی که با زنی زنا نموده است چنین گفته: او آن زن را ناپاک گردانیده است و او سزاوارتر است از دیگران به آن زن .»

و النَّجِسُ: الدَّيْسُ وَ داءٌ نَجِـسٌ و نـاجِسٌ و نَجيـسٌ و عَقـامٌ: لايُـبْرَأُ منه .

«نجس، بمعنى پليد است، بيمارى نجس يعنى بيمارى غير قابل علاج.»

و النَّجْسُ : اتّخاذُ عُـوذَةٍ لِلصَّبِيّ . وَ قَـدْ نَجَّ سَ لَـه و نَجَّسَـهُ عَـوَّذه وَ النِّجَاسِ : التّعويذ .

قال ثَعلَب: قُلْتُ له ( ابنِ الأعرابيّ): الـمُعوَّذ لِمَ قيل لـه مُنَجَّسٌ و هـو مأخوذٌ مِن النَّجاسَة ؟ فقال: إنَّ لِلْعَرَبِ أفعالاً تَحْالِفُ مَعانيها ألفاظَـها. يُقال: فلانٌ يَتَنَجَّس إذا فَعَل فِعْلاً يَحْرُج بـه مِن النَّجاسَة . كما قيل : يَتَأَثَّمُ ويَتَحَرَّجُ ويَتَحَنَّثُ ، إذا فَعَلْ فِعلاً يَحْرُج به مِن الإثْم والْحَرَج و الْحَرَج و الْحَرْد . \

«نجْس نیز بمعنی حِرز و عَوذه برای کودکان است. و به حرز نجاس گویند. ثعلب می گوید: به ابن اعرابی گفتم: چرا به شخصی که حرز می بندد ، منجس گویند ، در حالیکه این عنوان از نجاست مشتق

١ - لسان العرب ، ج ٦ ، ص ٢٢٦ .

است؟ او پاسخ داد: در لغت عرب افعالی است که معانی آن افعال با الفاظ آن متخالف و متضاد است. مشلاً می گویند: فلانی یتنج س. یعنی عملی انجام داد که از قذارت و ناپاکی بیرون آمد. همچنان که یتأتم بمعنی انجام عملی است که از گناه، انسان پاک خواهد شد؛ و یتحر بمعنی فعلی است که از ضیق و شد ت انسان را خارج کند؛ و یتحن بمعنی پرداخت کفاره قسم است و انسان را از عهدهٔ قسم و الزام آن خارج می سازد.»

و كذلك در مادّهٔ قَذِرَ در «لسان العرب» وارد است: القَذَرُ ضِدُّ النَّظافةِ و شَيْءٌ قَذِرٌ بَيِّنُ القَذارةِ .

«قذر مخالف پاکی و پاکیزگی است . چیز قذر یعنی شیء ناپاک و آلوده.»

و فى الحديث: اتَّقُوا هَذِهِ الْقَاذُورَةَ الَّتِي نَهَى اللهُ عَنْهَا. قـالَ خـالدُ بـنُ جَنْبةَ: القاذورَةُ النِّي نَهَى اللهُ عَنـها، الفِعْـلُ القبيـح و اللَفْـظُ السَّـيِّئُ و رَجُلٌ قَذِرٌ و قَذْرٌ؛ و يقال: أقْذَرَ تَنا يا فلان! أي أَضْجَرْتَنا.

«در حدیث وارد است: از ایس قاذورهای که خدا نهی فرموده است بپرهیزید. یعنی از کار زشت وکلام ناروا دوری کنید. و گفته می شود: مرد ناپاک و آلوده. و همچنین گفته می شود: ای شخص تو ما را آلوده ساختی! یعنی موجب ناراحتی و بهم ریختگی ما شدی.»

وَ رَجُلٌ مَقْذَرٌ: تَجتَنبُهُ النّاسُ.

«يعنى مردى كه مردمان از او دروى مى جويند.» يقال: قَذِرتُ الشَّىْءَ أَقْذَرُهُ ، إذا كَرهتُه و اجْتَنَبْتُةً. «گفته می شود: قَذِرتُ الشَّیْءَ...، یعنی از او خوشم نیامد و از او اجتناب کردم.»

القاذورةُ مِن الرِّجال: الفاحِشُ السَّيِّئُ الخُلُق.

«به مردمان زشت کردار و بد اخلاق قاذوره گفته می شود.» الَّذی لایُبالِی ما قال و ماصَنع.

«به کسی که باکی از گفتار و کردارش نــدارد نـیز قـاذوره اطـلاق می شود.»

وَرُوِىَ أَنَّ النَّبِيَّ صلّى اللهُ عَلَيْهِ (وَ آلِهِ)وَسَـلَّمَ: كَـانَ قَـاذُورَةً لاَيَـاكُلُ الدَّجَاجَ حَتَّى تُعْلَـفَ. القـاذورةُ هيـهنا، اللّـذى يَقْـذُرُ الأشـياءَ، و أرادَ بعَلْفِها أَن تُطْعَمَ الشّيءَ الطّاهرَ و الهاءُ للمبالغة.

«أبوعبيده مي گويد: از رسول خدا صلّى الله عليه (و آله) و سلّم روايت است: اگر مرغى از قاذورات ارتزاق مي نمود حضرت از خوردن گوشت آن مرغ إباء مي نمودند تا اينكه به او از علوفات و حبوب طاهر داده شود و بواسطه آن از ناپاكي درآيد. و مقصود از قاذوره در اينجا شخصي است كه أشياء خبيث را ناپاك و آلوده مي بيند و از آنها اجتناب مي كند. و هاء در اينجا جهت مبالغه است.»

وَ فِى حَدِيثِ أَبَى مُوسَى فِى الدَّجَـاجِ:ر َأَيْتُــهُ يَــَأْكُلُ شَــَيْئًا فَقَذِرْتُــهُ لَىْ كَرهْتُ أَكْلَهُ كَأَنِّه رَآهُ يَأْكُلُ القَذَرَ.

«أبى موسى نيز روايت مىكند: كه پيامبر فرمود: ديدم آن مرغ از چيزى ارتزاق مىكرد، و مرا از اين كار ناخوش آمد و از خوردن آن مرغ صرفنظر كردم. گويا آن حضرت ديده است كه از قاذورات مىخورد.»

وَلَمَّا رَجَمَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ (وَ آلِهِ) وَسَلَّمَ مَاعِزَبْنَ مَالِكٍ قَالَ: اجْتَنبُوا هَذِهِ الْقَاذُورَةَ يَعْنى الزِّنا. \

«زمانیکه رسول خدا صلّی اللـه علیــه و آله و سلّم مـاعزبن مـالک را بواسـطهٔ عمـل زنـا سنگسـار نمـود فرمـود : ای مـردم از ایـن قــاذوره اجتناب کنید ؛ یعنی زنا .»

با توجّه به معانی مختلف و مصادیق متفاوتی که برای لفظ نجس و قلدر ذکر شده است ، بدست می آید که لفظ نجس دارای مصادیق و معانی مختلفی بوده است .

از طرفی ممکن است مقصود از نجس همان معنای اصطلاحی یعنی قذارت خبیشه در بعضی از مصادیق مذکوره باشد. و از طرفی ممکن است منظور کدورت نفسانی وناپاکی سریره در بعضی از موارد باشد، چنانکه از حدیث حسن بصری این معنی مستفاد می شود؛ چه اینکه قطعاً مقصود از هُو اَنْجَسَها نمی تواند قذارت خبشیه باشد، زیرا در این صورت فرقی بین زنا و نکاح شرعی وجود نخواهد داشت. و از طرفی لفظ نجس در موردبیماری و مرض صعب العلاج و یا مستحیل العلاج اطلاق می شود. داء تجس و عقام قواز طرفی در مورد حرز و عوذه نیز مورد استفاده و استعمال قرار می گیرد.

گرچه موارد استعمال كاملاً با يكديگر متفاوت است ، زيرا مصداق نجاست خبثيّه هيچ تـ لائمـــى با نجـاســت باطـنيّه و خـبث سريـره

۱- لسان العرب ، ج ٥ ، ص ۸٠ و ٨١ .

ندراد چنانچه درمورد حدیث زنا ذکر گردید، و یا بیماری غیر قابل علاج با حرز و عوذه مناسبتی ندارد. ولی اگر چنانچه دقت شود روشن خواهد شد که تمامی مصادیق لفظ نجس و مشتقات آن به یک معنی إرجاع می گردد و آن مقولهٔ تنفر و انزجار است. یعنی معنی و مفاد (ما یَتَنَفَّرُ عَنْهُ الطّبعُ و یَطردُه) درجمیع مصادیق نجس اخذ شده است ، و مآل جمیع مفاهیم متخذهٔ از لفظ نجس به این حقیقت باز می گردد.

بیماری ممتنع العلاج از آن جهت نجس است که مصداق واقعی و جدی تنفّر طبع است و مردم از آن به غایت استیحاش دارند، و از آن با چهره و حالتی منفور و مشمئز یاد میکنند.

همینطور قضاوت مردم نسبت به افسراد پلید و ناپاک نیز، چون برخورد آنان با چیز مورد تنفر است. مصداق حسرز و عوذه نیز از جهت تسمیه علّت العدم به عدم معلول و مؤثر به عدم اثر میباشد؛ زیرا امراض و بلایا و مصائب چون مورد تنفّر و انزجار مردم میباشد به علّت رافعهٔ آن و یا دافعهٔ آن اطلاق معلول و اثر را نمودهاند. همچون شفاء که اسم برای ادویه است. بالعنایه .

و از اینجا روشن می شود که: چنانچه صاحب «لسان العرب» معنای نجس را قَنو یعنی چیز آلوده و ناپاک قرارداده است بسیار معنای جامع و طاردی است، و آن همان اشراب معانی مختلفه از حقیقت واحده و ملحوظه در جمیع است.

حال که معنای نجس که عبارتست از پلیدی و امری که موجب

تنفرطبع و انزعاج طبیعت اشخاص است روشن شد ببینیم از دیدگاه شارع مقدس و استعمال این لفظ در عرف متشرّعه در چه مصداق و معنائی متعارف بوده است . و آیا در زمان شارع و یا متشرّعه از معنای اصیل و وضع بدوی به معنای مصطلح فعلی که همان نجاست و ناپاکی خبثیّه است متحوّل گشته است . بنحوی که ارادهٔ سایر مصادیق قذارت از لفظ نجس محتاج به عنایت و قرینهٔ صارفه است ؟ و یا اینکه در زمان حَمَلهٔ وحی و تشریع لفظ به همان معنی و مفاد وصفیّه وّلیّه باقی و تصرّفی در آن بوجود نیامده است ؟

فصل دوم

استعمال لفظ نجس در عرف متشر "عه

## بسم الله الرّحمن الرحيم

شکّی وجود ندارد که لفظ نجس در استعمال شرعی خروج از معنای لغوی و موارد استعمال آن در عرف نمیباشد، زیرا همانطور که بیان شد در عرف بمعنای قَذارت و امرِ منفور چه معنوی و چه ظاهری است. و اینکه بعضی استعمال در قذارت خبثیّه را منافی باقذارت باطنی و از باب اشتراک لفظی دانستهاند موّجه نمیباشد، بلکه از باب اختلاف مصادیق با حفظ حیثیّت طبیعت نوعیّه است.

در آیه شریفه ۲۸ از سورهٔ توبه که در مدینه نازل شده است می فرماید:

﴿ يَا اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلاَ يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهم ْ هَذَا ﴾ . \

باید توجه کرد که گرچه نسبت به مفاد این آیهٔ شریفه اظهارات

١- سوره التّوبة (٩) صدر آيه ٢٨.

مختلفی مطرح شده است و بسیاری از فقها و مفسرین آنرا حمل بر نجاست اصطلاحی نموده اند، ولی قرائن و شواهد موجده طلّ برخباثت باطنی و عدم جواز ورود اینگونه از افراد در این حریم مقدس است ؛ زیرا عدم جواز ورود نجس از نقطهٔ نظر نفس نجاست نه جهت دیگر فرقی با سایر مساجد ندارد در حالیکه درهنگام نزول آیه مساجد متعددی در مدینه موجود بوده است. و لهذا اختصاص عدم جواز به مسجدالحرام این شبهه را در ذهن تقویت مینماید که حکم به عدم جواز یک حکم سیاسی بوده است نه طریقی فس الأمری.

شاهد بر این مطلب آنکه: مراجعه به تاریخ این موضوع را قطعی مینماید که در زمان معصومین علیهمالسّلام ورود مشرکین و ملحدین به مسجد الحرام کاملاً آزاد بوده و کسی از ورود آنان ممانعتی بعمل نمی آورده، و احتجاجات بعضی از أئمّه علیهم السّلام با ملحدین در خود مسجدالحرام در کتب مذکور است چنانچه خواهد آمد.

بنابراین اگر ارتکاز عرفی در این مسأله بر تحقیق نجاست اصطلاحی و حرمت دخول بدین لحاظ بوده باشد ، دیگر ورود این افراد و عدم منع از جانب مسلمین خصوصاً از ناحیه إمام علیه السّلام چه توجیهی می تواند داشته باشد . بنابراین یا باید گفت مقصود از نجس همان نجاست اصطلاحی است ولی احکام مترتبّهٔ بر آن مربوط به زمان خاص و شرائط خاصی بوده است ، و یا اینکه منظور همان خبث باطن و قذارت نفس و روحی است نه نجاست ظاهری و

فصل دوّم: استعمال لفظ نجس در عرف متشرّعه ...... ٤٩ استعمال الفظ نجس در عرف متشرّعه المسلاحي.

تأیید بر مطلب آنکه در زمان خود رسول خدا مشرکین در مسجد مدینه می آمدند.

در «صحیح بخاری» ج ۱ ، ص ۱۲۰ قتیبه ازلیث از سعید بن أبی سعید نقل می کند که از أبا هریره شنید که رسول خدا گروهی را به سمت مسجد فرستاد ، آنها فردی را دستگیر کرده بنام تُمامة بن أثال و به مدینه آوردند . مردم او را به یکی از استوانه های مسجد بستند .

و در روایات دیگر رسول خدا فرمود: او را آزاد کنند. ثُمامه از مسجد بیرون آمد و کنار نخلی نزدیک مسجد غسل نمود و سپس به درون مسجد آمد و شهادت بر توحید و رسالت رسول أکرم داد و مسلمان شد. '

و همچنین در ص ۷۶ بابی دارد در اینکه مسلمان و مؤمن نجس نمی شود ؛ می گوید :

حدیث کرد برای ما علی بن عبدالله ازیحیی از حُمیَد ازبکراز أبی رافع از أبوهریره: روزی در حال جنابت رسول خدا او را ملاقات نمود ،او خود را از کنار رسول خدا کنار کشید ورفت غسل نمود، سپس برگشت. حضرت فرمود: کجا بودی ای أباهریره؟ عرض کرد: من جنب بودم و نخواستم با شما در ایس حال بنشینم. حضرت فرمود: سبحان الله مؤمن که نجس

۱- صحیح البخاری ، ج ۱، ص ۱۱۸ .

# نمىشود! <sup>١</sup>

ممکن است شخصی در سند و وثاقت ایسن روایست تردیسد نماید، بلی ممکن است، امّا مقصود و منظور ما از نقل ایسن روایت اینست که حتّی بسر فسرض عدم وثاقت در اصل محکی و واقعه، ایسن نکته ثابت می شود که از لفظ نجسس در ایس خبر قطعاً معنای مصطلح اراده نشده است؛ زیسرا خود أباهریره می داند کسه بول و امثال آن موجب نجاست ظاهری بدن و بالنّتیجسه غسل آن می شود، پسس چگونه از رسول خدا نقل می کند که مؤمن نجس نمی شود؟ و ایسن نیست جز اینکه مقصود از ایسن لفظ، نجاست باطنی و قذارت روحی است نه ظاهری.

همچنین در «المصنّف» ج۱، ص ۲۰۰ روایت می کند:

حَدَّثَنَا وَكَيْعٌ عَن مَسْعَرِ عَن واصِلِ عَنْ أَبِي وائِلِ عَنْ حُذَيفَـةَ :إنَّ النَّبِـيَّ صَلِّى الله عَلَيْهِ (وَ آلِهِ) وَ سَلَّمَ لَقِيَهُ وَهُوَجُنُبٌ فَــاً عْرَضَ عَنْـهُ فَاغْتَسَـلَ ثُمُّ جَـاءَ فَقَالَ : إنَّ الْمُؤْمِنَ لاَيَنْجُسُ . '

«از حذیفه روایت است که روزی رسول خدا را در مسیر ملاقات کرد و از آنجا که جنب بود زود خود را دور نموده برفت و پس از غسل بازگشت . آنگاه رسول خدا فرمود : مؤمن که نجس نمی شود.»

۱-همان مصدر ؛ همچنین در کتاب المصنف ، ج ۱ ، ص ۱۹۹ ، با کمی تفاوت آمده است .

٢-و نظير آن در شرح معانى الآثار ، ج ١ ، ص ١٣ آمده است ؛... و قدر أَيْنَاهُ
 صلّى الله عَلَيْهِ (و آلِهِ) و سَلَّمَ قال : الْمُؤْمِنَ لا يَنْجُسُ .

همينطور در «أحكام القرآن» الجصّاص، ج ٣، ص ١١٥ آمده است :

وَ قَدْر وَى حَمَّادُ بْنُ سَلَمَةَ عَن حميد عَنِ الْحَسَنِ عَـن عُثمـانَ بْـنِ أبـى الْعاصِ: إِنَّ وَفْدَ ثَقِيفٍ لَمَّا قَدِمُوا عَلَى رَسُولِ اللّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ (وَ آلِهِ) وَسَلَّمَ ضَرَبَ لَهُمْ قُبَّةً فِى الْمَسْجِدِ. فَقَالُوا يَــا رَسُولَ اللهِ قَـوْمٌ الْجَاسُ. فَقَالُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ (وَآلِهِ)وَ سَلَّمَ: إِنَّهُ لَيْسَ عَلَى الْأَرْضِ مِنْ أَنْجَاسٍ النَّاسِ شَىْءٌ، إِنَّمَا أَدْجَاسُ النَّاسِ عَلَى أَنْفُسِهِمْ.

«گروهی از بنی ثقیف به مدینه آمدند و بر رسول خدا صلّی اللـه علیه و آله و سلّم وارد شـدند. حضـرت خیمـهای در مسـجد جـهت آنـان برپـا داشـت. مـردم گفتنـد: ای رسـول خـدا اینـان مشـرکند و نجسـند! حضرت فرمود: نجاست اینان با خودشان است نه بر زمین .»

ممکن است این روایت اینطور معنا و تفسیر شود که اگر اینان نجس هستند این نجاست به بدن آنها مربوط است و کاری به زمین و نجس کردن آن ندارد، بنابراین مانعی نیست که در مسجد بیتوته کنند. ولی ممکن است معنای دیگری بر آن بشود و آن اینکه: نجاست آنها به زمین اصابت نمی کند و آنها نجاستشان مربوط به نفسشان و باطنشان است و قابل سرایت به جای دیگری نیست. و بنظر می رسد که این معنی دقیق تر و نزدیک تر به واقع باشد، زیرا تنجیس مسجد شرعاً حرام می باشد و قطعاً اگر یک فرد نجس در جائی بیتوته کند و روزها را درمکانی بپا دارد، امکان ندارد در ایس مکت هیچ اثری از او و یا سرایتی از او بواسطه شستشو و رطوبت و یا عرق که تمام اینها

موجب تنجيس مسجد مى شود سرنزد. بنابراين بايد اين لفظ را از رسول خدا برهمان معناى قذارت باطنى و كدورت نفس حمل نمود؛ و الله العالم.

البته بعضی در دلالت روایت تشکیک نموده و این واقعه را قبل از نزول آیهٔ: ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِکُونَ نَجَسٌ ﴾ دانسته اند، ولی با توجّه اندکی به مدلول روایت ضعف این تشکیک روشن می شود؛ زیرا مسلمین تصریح بر نجاست آنها نموده اند در حالکیه قبل از نزول آیه حکمی مبنی بر نجاست ولو و روحی نیامده بود. بنابراین باید إذعان نمود که مسلمین مقصد و منظور از نجاست را در آیه دست درنیافته بودند و آنرا حمل بر معنی اصطلاحی نموده بودند ،و رسول خدا صلی الله علیه و آله و سلم با این بیان آنانرا متوجّه اشتباه و خطاء در مفهوم و بالتبع مصداق آن نموده است .

همینطور در روایات شیعه نیز دلائلی بر استفاده از لفظ نجس و یا لفظ طاهر در معنای نفسی و باطنی آنها وجود دارد. مرحوم شیخ حر عاملی درجلد اوّل «وسائل» ص ۲۱۹ روایت می کند از بعضی از اصحاب از ابن جمهور از محمد بن قاسم از ابن أبی یعفور از امام صادق علیه السّلام که فرمود:

لاَ تَعْتَسِلْ مِنَ الْبِئْرِ الَّتِي تَجْتَمِعُ فِيهَا غُسَالَةُ الْحَمَّامِ فَإِنَّ فِيهَا غُسَالَةَ وَلَدِ الزَّنَا وَ هُو َ لَا يَطْهُرُ إِلَى سَبْعَةِ آبَاءَ، وَ فِيهَا غُسَالَةَ النَّاصِبِ وَ هُو شَرُّهُمَا. إِنَّ اللَّاصِبَ أَهْوَنُ عَلَى شَرُّهُمَا. إِنَّ اللَّاصِبَ أَهْوَنُ عَلَى

«حضرت فرمودند: از آب چاهی که فاضلاب حمّام در آن میریزد غسل مکن زیرا اولاد زنا در آن حمام خود را شستشو میدهند و در حالیکه او تا هفت پشت طاهر نمیباشد، و همچنین ناصبی خود را میشوید و او از آن دو بدتر است. خدای متعال هیچ مخلوقی را بدتر از سگ نیافرید، امّا شخص ناصبی از آن هم پستتر و زبونتر است. »

نظیر این روایت در «علل الشّرایع» از محمّد بن الحسن... از عبدالله بن أبى يعفور مردى است كه از أمام صادق علیه السّلام روایت می كند ، حضرت فرمودند :

وَ إِيَّاكَ أَنْ تَعْتَسِلَ مِنْ غُسَالَةِ الْحَمَّامِ ، فَفِيهَا يَجْتَمِعُ غُسَالَةُ الْيَهُودِيِّ وَ النَّصْرَانِيِّ وَ الْمَجُوسِيِّ وَ النَّاصِبِ لَنَا أَهْلَ الْبَيْتِ وَ هُو شَرَّهُمْ، فَإِنَّ النَّاصِبِ لَنَا أَهْلَ الْبَيْتِ وَ هُو شَرَّهُمْ، فَإِنَّ اللَّاصِبِ لَنَا الله تَبَارِكَ وَتَعَالَى لَمْ يَخْلُق خُلْقاً أَنْجَسَ مِنَ الْكَلْبِ وَإِنَّ النَّاصِبِ لَنَا الله تَبَارِكَ وَتَعَالَى لَمْ يَخْلُق خُلْقاً أَنْجَسَ مِنَ الْكَلْبِ وَإِنَّ النَّاصِبِ لَنَا الْمَلْ الْبَيْتِ أَنْجَسُ مُنْهُ . '

«مبادا از آب زائدهٔ حمّام جهت غسل استفاده کنی، زیرا دراین آب زائدهٔ غسل یهود و نصرانی و مجوسی و ناصب ما أهل بیت قرار دارد. و بدان که ناصبی از همهٔ آنان بدتر است. خدای متعال هیچ مخلوقی را نجس تر از سگ نیافرید و بدرستیکه شخص ناصبی از

۱- وسائل الشّيعة ، كتاب الطّهارة ، أبواب الماء المضاف والمستعمل ، الباب ، حديث ٤ ، ج ١ ، ص ٢١٩ .

٢- علل الشّرائع ، ج ١ ، ص ٢٩٢ ، باب ٢٢٠ ، آداب الحمّام .

سگ هم نجس تر است.»

با توجّه به این دو روایت ونظائر آنها روشین می شود که مقصود از نجاست و یا طهارت در رواییت سابق معنای اصطلاحی و فقهی آن نیست؛ زیرا لفظ طهارت در روایت سابق درمورد ولد زنا بکار گرفته شده است در حالیکه به إجماع و ضرورت دین اولاد زنا پاک هستند و نجاستی عرضی مترتب بر آنان نیست ،بلکه مقصود از این لفظ عبارت از یک نوع کدورت و گرفتگی باطنی و معنوی است که بر توالد و تناسل من غیر طریق شرعی مترتب است و این اشکالی ندارد.

در این روایت دو م نیز امام علیه السّلام راوی را از غسل در آب حمّامی که یهود و نصاری و غیره خرود را در آن می شریند نهی می کنند ، در حالیکه بعداً خواهد آمد که قطعاً ایس جماعت محکوم به طهارت ذاتی بوده و اگر شکی در مورد بعضی باشد آن در مورد مشرکین است نه در مورد آنها .

نکته قابل توجّه در ایس روایت اینست که: امام علیه السّلام ناصبی را نجستر از سگ میداند در حالیکه نجاست مقول به تشکیک نیست، و احکام مترتبهٔ بر آن و بر إزالهٔ آن به نجاست مادّه ارتباطی ندارد بلکه به خصوصیّت نفس مادّه مربوط می شود. مثلاً در مورد سگ اوّل باید با خاک آنرا پاک نمود سپس با آب تطهیر نمود، یا در مورد بول با آب ازاله می شود، و یا در مورد غائط با خِرْقه و یا سنگ و یا چیز دیگر رفع نجاست می شود، در تمامی این موارد طرق مختلف ازاله به اصل نجاست مربوط نیست بلکه به نفس مادّهٔ نجس مختلف ازاله به اصل نجاست مربوط نیست بلکه به نفس مادّهٔ نجس

برمی گردد و عنوان نجاست کمی یا زیادی و شدات و ضعف بر نمی دارد، و اگر قرار باشد که شدات عنوان ظاهری دخالت در احکام متر تبه داشته باشد باید سؤر ناصبی را بیشتر از سؤر کلب تطهیر نمود، زیرا طبق این روایت ناصبی نجس تر است. و لَمْ یَقُلْ به أحد .

پس منظور امام از عنوان نجستر نجاست معنوی و قدارت باطنی است که آن دارای مراتب متفاوته از شدیّت و ضعف و قلّت و کثرت می باشد .

روایت دیگر در «کافی» باب التّطهیر ، ص ۳۵ وارد است :

عَلِى ُّ عَنْ أَبِيهِ عَنِ النَّوفِلَ عَنِ السَّكُونِ ِّ عَنِ أَبِي عَبِدِ اللّهِ عَلَيهِ وَ اللّهِ عَلَيهِ وَ اللهِ وَ سَلَّمَ: طَهِرُوا السَّلاَمُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ وَ سَلَّمَ: طَهِرُوا أُولاَدَكُم ْ يَوْمَ السَّابِعِ فَإِنَّهُ أُطْيَبُ وَ أَطْهَرُ وَٱسْرَعُ لِنَبَاتِ اللّحْمِ ، وَ إِنَّ الأَرْضَ تَنْجُسُ مِنْ بَوْلُ الأَغْلَفِ أَرْبَعِينَ صَبَاحاً . \

«امام صادق علیه السّلام از رسول خدا صلّی اللــه علیه و آلـه و سلّم روایـت می کنـد کـه حضـرت فرمودنـد: اولادتـان را در روز هفتـم تطهیر (ختنه) نمائید زیرا این هنگام پاکیزه تر ومهیّاتر و ترمیـم آن بـهتر و زودتر انجام می پذیرد: و بدرستیکه زمیـن تـا چـهل روز از بـول شخص ختنه نشده نجس می ماند.»

اين روايت را در «تهذيب» باب الولادة والنّفاس و العقيقِه أو

١- الكافى ، كتاب العقيقة ، باب التّطهير ، حديث ٢ ، ج ٦ ، ص ٣٥.

٢- تهذيب الأحكام ، ج ٧ ، ص ٤٤٥ .

در «وسائل الشّيعة» بابُ وجـوبِ خِتـانِ الصّبـيّ و جـوازِ تركِــه، و در «بحار الأنوار» بابُ الخِتان و الخفضِ و سننِ الحملِ نقل ميكند . ٢

همچنین به سند دیگر از ابن طریف از ابسن علوان از امام صادق علیه السیّلام شبیه ایسن روایت در کتاب «قرب الإسیناد» روایت شده است. کذلک در کتاب «خصال» نیز روایت به طریق دیگر نقل شده است. پدر شیخ صدوق از علی بین إبراهیم بین هاشم از پدرش از حسین بن یزید نوفلی از إسماعیل بین مسلم السّکونی از إمام صادق از پدرانشان روایت می کند . <sup>3</sup>

مورد دیگر دعائی است که هنگام دخول در بیت الخسلاء از رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم مرویست.

در «وسائل» باب استحباب التسمية و در «من لايحضُره الفقيه» باب ارتياد المكان للحدَث وارد است :

وَ كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَ آلِهِ وَ سَلَّمَ إِذَا أَرَادَ دُخُولَ الْمُتَوَضَّأَ قَالَ: اللهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنَ الرِّجْسِ النِّجْسِ الْخَبِيثِ الْمُحْبِثِ السُّيْطَانِ الرَّجِيم ... ٥ الْمُحْبِثِ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم ... ٥

<sup>-</sup>وسائل الشيّعة ، كتاب النّكاح ، ، ابواب أحكام الأولاد ، الباب (٥٢) ، حديث ٤ ، ج ٢١ ، ص ٤٣٤ .

٢- بحار الأنوار ، كتاب العقود و الإيقاعات ، ابواب الأولاد ، باب الختان و الخفض ، ج ١٠٤ ، ص ١٠٨ با كمى تفاوت .

٣- قرب الإسناد ، ص ١٢٢ ، حديث ٤٢٩ .

٤- الخصال ، ابواب الأربعين ، حديث ٦ ، ص ٥٣٨ .

٥- وسائل الشيعه ، كتاب الطّهارة ، أبواب أحكام الخلوة ، الباب (٥) ، ⇒

« رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم هر گاه داخل بیت الخلاء می شد می فرمود: خدایا به تـو پناه می بـرم از آنچـه کـه پلیـد و نجـس و خبیث و ناپـاک و خبیـث کننـده می باشـد کـه آن همانـا شـیطان رانـده و طرد شده است.»

و شبیه این روایت در «مستدرک الوسائل» باب استحباب التسمیة و الاستعاذة از کتاب جعفریّات روایت می کند:

أمير المؤمنين عليه السّلام فرمود: رسول خدا صلّى اللـه عليــه و آله و سلّم به من امر كرد هنگامى كه داخل بيت الخلاء مىشــوم اين دعا را بخوانم. \

خوب بسيار روشن و واضح است چه در روايت أغلف كه زمين تا چهل روز بحالت نجاست مى ماند ، مقصود نجاست ظاهرى نيست ؛ و كذلك اطلاق لفظ نجس بر شيطان بمعناى نجاست اصطلاحى نخواهد بود. و نيز روايتى در «علل الشرايع» با سلسله سند... از معاذ بن جبل از رسول خدا نقل مى كند كه حضرت فرمودند:

إن الله عَزَّوَجل خَلَقَنى وَعَلِيًّا وَ فَاطِمَة وَ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ قَبْلَ لَنْ يَخْلُق الدُّنْيَا بِسَبْعَة آلاَف عَام . قُلْت ؛ فَأَيْنَ كُنْتُمْ يَا رَسُول الله ؟ قَال ؛ قداًمَ الْعَرْشِ نُسَبِّحُ الله تَعَالَى وَ عَمْدُهُ وَنُقِدِسُهُ وَ نُمَجِّدُهُ . قُلْت ؛ عَلَى قَبْلُ أَنْ يَحْلُق الله عَنَّ وَ جَلَّ أَنْ يَحْلُق

حدیث ۵، ج ۱، ص ۳۰۷؛ و نیز در من لایحضره الفقیه، ج ۱، ص ۲۳.

١- مستدرك الوسائل ،كتاب الطهارة ، أحكام الخلوة ، باب ٥ ، حديث ٦ ، ج ١ ،
 ص ٢٥٣ .

صُورَنَا ،صَيَّرَنَا عَمُودَ ثُورِ ثُمَّ قَذَفَنَا فِي صُلْبِ آدَمَ ، ثُمَّ أَحْرَجَنَا إِلَى أَصُورَنَا ،صَيَّرَنَا عَمُودَ ثُورِ ثُمَّ قَذَفَنَا فِي صُلْبِ آدَمَ ، ثُمَّ أَحْرَجَنَا إِلَى الشَّرِكِ وَ أَصْلاَبِ الاَبَاءِ وَ لَأَيْصِيبُنَا نِجْسَسُ الشِّرِكِ وَ لَا يُصِيبُنَا وَ الْكُفُولَ ... ا

«خدای متعال قبل از خلقت دنیا به هفت هـزار سال مـن و علی و فاطمه و حسن وحسین را خلـق فرمـود . پرسـیدم از آن حضـرت: پـس شـما کجـا بودیـد ای رسـول خـدا؟ حضـرت پاسـخ داد: مـا در عـرش پـروردگـار تسـبیح وحمـد و تقدیـس و تمجیـد او را مینمودیـم. عرض کردم : بر چه مشـال و تعیّنی وجـود شـما قـرار داشـت؟ حضـرت فرمود : ما اشباح نور بودیم. تـا اینکـه خـدای متعـال اراده فرمـود خلقـت عنصری و مادی ما را پدیـد آورد ، آنگـاه مـا را همچـون عمـودی از نـور بگردانید و در صلب آدم قـرار داد و همینطـور از صلبی بـه صلـب دیگـر منتقل شدیم درحالیکه هیچ گونه نجاست شـرک و پلیـدی کفـر دامـان مـا را نالو د...». ۲

این روایت تصریح دارد بر اینکه مقصود از نجاست شرک قذارت باطنی شرک و کدورت معنوی آن است ، زیرا وجود خمسهٔ

۱- علل الشّرایع ، باب ۱۵٦ ، حدیث ۱۱ ، ج ۱ ، ص ۲۰۸ ؛ در مصادر و کتب دیگری نیز عین این مطالب نقل شده است از جمله : دلائل الإمامة ، ص ۵۹ و مدینقالمعاجز ، ج ۳ ، ص ۲۲۹ و بحارالأنوار ، جلدهای ۱۵ ، ص ۷ ؛ و ج ۳۵ ، ص ۳۲ .

٢- در دلائل الإمامة ، ص ٥٩ ، معرفة ولادة أبى محمّد الحسن بن على عليهما السّلام نظير اين روايت نقل شده است .

طیّبه قطعاً بصورت حقیقت نوریّه نه به صورت مادّه و عنصری مادیّ در أصلاب آباء و امّهات مستقر بوده است چنانچه در خود روایت به این معنی تصریح شده است. و لذا می توان این روایت را به عنوان دلیل محکم و قاطع بر مفاد آیهٔ شریفهٔ: ﴿ إِنّهَا الْمُشْرِكُونَ نَجِسٌ ﴾ قرارداد. و مقصود از نجاست شرك را در آیه بر معنای كدورت و قذارت نفسی و معنوی تفسیر نمود.

مورد دیگر در «بحارالانوار » ج ۱۹ ص ۳۷۶ بابُ فضآئِله و خصآئصِه صلّی الله علیه و آله و سلّم از تفسیر فرات بن إبراهیم نقل می کند:

عَلِى ُّ بن مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى ّبْنِ عُمَرَ الزُّهُ رَى ّ عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَبَّاسِ \_ \_ \_ رَضِىَ الله عَنْهُ \_ قَالَ : قَامَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ [ وَ سَلَّمَ ] فِينَا خَطِيبًا فَقَالَ : الْحَمْدُ لَلَّهِ عَلَـى آلائِهِ وَ بَلاَئِهِ عِنْدَئَا أَهْلَ الْبَيْتِ ...

وَ إِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ طَهَّرَنَا اللَّهُ مِنْ كُلِّ نَجْسٍ، فَنَحْنُ الصَّادِقُونَ إِذَا لَطُقُوا وَ الْعَالِمُونَ إِذَا سُئِلوًا . . . إلخ .

«عبدالله بن عبّاس می گوید: روزی رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم در میان ما برخاست و خطبهای قرائت کرد و فرمود: حمد اختصاص به پروردگار دارد بر نعمتهای او و بر بلایائی که نازل می کند بر ما اهل بیت... تا اینکه می فرماید:

۱- تفسير فرات كوفي ، ص ٣٠٥ الى ٣٠٧.

و ما اهل بیتی هستیم که خدای متعال ما را از هر نجاست و قذارتی پاک و مطهّر گردانید ؛ پس ما درکلام خود صادق هستیم زمانی که سخن بگوئیم و دانا هستیم زمانی که سؤالی از ما بشود ... الخ .»

در اینجا نیز لفظ نجس قطعاً بر معنای قذارت باطن و کدورت نفس استعمال شده است .

اینها برخی از مواردی بود که نگارنده به آن برخورد کرده و به عنوان شاهد و دلیل بر رواج استعمال لفظ نجس در قذارت و کدورت نفسانی می توان استفاده نمود ؛ البته ممکن است موارد دیگری نیز وجود داشته باشد .

<sup>1-</sup> از جمله در مصباح المتهجّد، ص ۷۸۹، در زيارت حضرت امام حسين عليه السّلام آمده: أشهد ألّك كُنْت نوراً في الأصلاب الشّامِحْة و الأرحام الطّاهِرة لَـمْ تُنجّسُك الْجاهليّة بالْجاهيها ولَمْ تُلْبسْك الْمُدْلَهمَّاتُ مِنْ ثيابها، وأشهد ألّك مِنْ دَعائِم اللهّين. و نظير آن در كتاب المسترشد، ص ٦٤٨ چنين آمده است كه: ور وي أنَّ أبابكْر هَرَب يَوْمَ أُحُدٍ وانهَزَم يَوْمَ خبير هُوَ وَ عُمَرُ، و لَمْ يَنْهَزِمْ علي قطٌ، ثُمَّ لَمْ يَنْجُس بَعِبادَة الأوثانِ و الأصنام قطّ. و ترك أبّاه و هُو أعرز أُويش . و نيز مانند آن در كتاب بعِبادة الأوثانِ و الأصنام قطّ. و ترك أبّاه و هُو أعرز أوريش . و نيز مانند آن در كتاب بعِبادة الأوثانِ و الأصنام قطر أبو مُحمَّدٍ علَيْه السّلام الله الإمامة ، ص ٢٧٦ آمده است: أحْرَج أحْمَد بُن إسْحاق جرابه مِنْ طَى كِسائِهِ ، فَوَضَعَه بُيْن يَدَى مُولانا فَنظَر أبو مُحَمَّدٍ علَيْه السّلام الله الله الله المؤلّ المؤل

و ايضاً در كتاب مكارم الأخلاق ، نقل شده : مِنْ كِتاب مَن لاَيَحْضُـرُهُ الْفَقِيهُ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْن حَمْرانَ قالَ : قالَ الصَّادقُ عَلَيه السّلاَمُ : إذا دخْلْتَ الْحمَّامَ فَقُـلْ فى الْوَقْتِ عَنْ مُحَمَّدِ بْن حَمْرانَ قالَ : اللّهمَّ أنزعُ عَنِّى ربقَةَ النِّفَاقِ وَ ثَبَّتْنى عَلَى الإيهانِ . وَ إذا اللهمَّ الزعْ عَنِّى ربقَةَ النِّفَاقِ وَ ثَبَّتْنى عَلَى الإيهانِ . وَ إذا

و أمّا معنای دوّم نجاست ، وبه عبارت دیگر مصداق دوّم آن عبارت از همین معنی و مصداق متعارف فقهی و فعلی است که برای همه روشن و واضح میباشد .

دَخْلْتَ الْبَيْتَ الأُوَّلَ فَقُلْ: اللَّهِمَّ إِنِّ أُعوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ نَفْسِى وَ أَسْتَعيذُ بِكَ مِنْ أَذَاهُ.
 وَإِذَا دَخْلْتَ الْبَيْتَ الثَّانِى فَقُلْ: اللَّهُمَّ أَذْهِب عَنِّى الرِّجْسَ النِّجْسَ وَ طَهَرْ جَسَدِى وَ قَلْبى ،وَ خُذْ مِنَ الْمَاءِ الْحَارِّ وَ ضَعْهُ عَلَى هامَتِكَ .

و از جمله در كتاب الثّاقب في المناقب ، ص ٥٨٦ وارد شده است كه : فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ كَثْبهِ الْبَيَاضَ الَّذي كانَ بيَدِهِ أَحْسَرَجَ أَحْمَدُ بُننُ إِسْحَقَ جرابَهُ مِنْ طَيِّ كِسَائِهِ ، فَوَضَعَهُ بَيْنَ يَدَيْهِ ، فَنَظَرَ الْمَوْلَى أَبُو مُحمَّدٍ عَلَيه السّلاَمُ إلَى الْقُلاَم و قَالَ: يا بُنَى قُضَ الْحُثْمَ عَنْ هَدايا شيعَتِكَ الَّتى بَعَثوها إلَيْكَ ، فَقَالَ : يا مَولاَى ؛ يَجوزُ لي لَنْ أَمُدَّ يَدَى الطَّاهِرَةَ إلى هَدايا نَجسة و أَموال وَحِشَة قَدْ خُلِط حِلُّها بِحَرَامِهَا ؟ فَقَالَ عَلَيْه السَّلامُ : يأبن َ إسحَق ، اسْتَحْرَجْ ما في الْجرابِ لُيمَيِّز بَين الْحَلاَل والْحَرام مِنْها .

و همچنین در کتاب المزار، محمّدبن مشهدی ، ص ۹۱ ، در زیارت حضرت إبراهیم ابن رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم بدینگونه مذکور است : أشْهَدُ أَتُكَ قَدِ احْتَارَ الله مُلَى دَارَ إِنْعَامِهِ قَبْلَ لَنْ یَكُتُبَ عَلَیْكَ أَحْكَامَهُ لَوْ یُكَلِّفَكَ حَلاّلَهُ وَ حَرَامَهُ ، فَنَقَلَكَ إِلَیْهِ طَیِّبًا زاكیًا مَرضیًّا طاهِرًا مِنْ كُلِّ نِجْسٍ ، مُقَدَّسًا مِنْ كُلِّ دَئسٍ و بَوَّكَ عَلَّهُ وَ رَفَعَكَ إِلَىٰهِ طَیِّبًا زاکیًا مَرضیًّا طاهِرًا مِنْ كُلِّ نِجْسٍ ، مُقَدَّسًا مِنْ كُلِّ دَئسٍ و بَوَّكَ إِلَى دَرَجَاتِ اللَّهُلَى .

و در كتاب سعدالسّعود ، ص ٣٩ و ٤٠ بدين لفظ نقل نموده : فصل فيما نذكُره من القائمة الثّانية من الوجهة الثّانية من الكُرّاسِ الثّالثِ من سنن إدريس : إنَّما إذا دَخُلتُمْ في الصّيام طَهِّروا تُفوسَكُمْ مَصِنْ كُلِّ دَنس و نجْس و صوموا للَّه بقُلوب خالصة صافيّة مُنزَّهة عَن الأفْكَار السَّيِّئَة و الْهواجِسِ الْمُنْكَرة فَإنَّ الله يَحيس القُلوب اللَّطِحْة والنَّيّات الْمَدْخُولَة .

# فصل سوم

# معنای شرک و مفاد آیهٔ

إِتَّمَا الْمُشْرِكُونِ نَجُسُ

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

همانطور که قبلاً گذشت، از نقطه نظر فقهی تنها دلیلی که ممکن است از آیات قرآن کریم بر نجاست مشرکین دلالت کند آیه شریفهٔ: ﴿ یَا اَیّنُهَا الَّذِینَ ءَامَنُوا اِیّمَا الْمُشْرِکُونَ نَجَسٌ فَلاَیَقْرَبُواْ الْمُسْجِدَ الْحَرامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا ﴾ میباشد. لذا در اینجا میبایست ابتداءً به تبیین عنوان شرک و مشرک پرداخته ، سپس میزان دلالت آیه را بر مفاد و مقصود مورد ارزیابی قرار دهیم .

باید دراینجا توجّه کرد که در آیه فقط خصوص مسجدالحرام ذکر شده است نه مساجد دیگر، پسس اگر منظور عدم دخول مشرکین درهمه مساجد باشد لاأقل میبایست تلمیحی نسبت به این مطلب بوده باشد و عدم قول به فصل دراین جا نمی تواند تأثیری داشته باشد، زیرا در زمان نزول آیه مساجد مختلفی درمدینه و اطراف

١- سوره التّوبة (٩) صدر آيهٔ ٢٨ .

وجود داشته است و این خود قرینه بر عدم لحاظ آنها در کیفیّت نزول حکم است. بلی ممکن است این قضیّه بنحو عکس مدخلیّت داشته باشد ؛ یعنی عدم قول به فصل در حرمت و عدم حرمت دخول مشرک از یک طرف و عدم ذکر مساجد در آیهٔ شریفه از طرف دیگر موجب این نظریّه گردد که مقصود از لفظ نجس ، نجاست ذاتی و جبلی نیست ، بلکه منظور قذارت معنوی و کدورت نفسانی است ؛ و آیه بجهت تعظیم و تفخیم مرتبه و جلالت بیت الله این حکم را صادر نموده است واین خود موجب صرف لفظ نجس از معنای متعارف و اراده مصداق دیگر از این مفاد باشد.

شرک در لغت بمعنای سهم و نصیب در کنار سایر سهام می باشد. در « لسان العرب »گوید :

الشِّرْكَةُ مُخالَطَةُ الشَّرِيكَيْنِ. يُقَالُ: اشْتَرَكْنَا، بِمَعْنَى تَشَارَكْنَا، وَقَدِ الشَّرِيكُ الشَّرَكَ الرَّجُلانِ وَ تَشَارَكَا وَ شَارِكَ أَحَدُهُما الأَخْرَ. وَ الشَّريكُ الْمُشَارِكُ... وَالأَشْرَاكُ جَمْعُ الشِّرِكِ وَهُو َ النَّصِيبُ. كَمايُقالُ: قِسْمٌ وَ الْمُشَارِكُ... وَ الْأَشْرَكُ بِاللهِ: جَعَلَ لَهُ شَريكًا في مُلْكِهِ وَ الاسْمُ الشِّرِكُ. وَ الشِّرْكُ أَنْ يَجْعَلَ لَلّهِ شَريكًا في ربوبيَّتِهِ، تعالى الله عَن الشُّركاءِ وَ الأَسْدركاءِ وَ الأَنْ مَعْنَاهُ تَعَالَى : ﴿ وَأَ نَ تُشْرِكُواْ بِاللهِ مَا لَمُ يُنزَلُّ بِهِ اللّهُ مَن لَلُهُ وَ لائنَّ مَعْنَاهُ عَدَلُوا بِهِ، ومَنْ عَدَلَ بِهِ شَيئًا مِنْ خَلْقِهِ فَهُو كَافِرٌ مُثنُركٌ ، لأَنَّ مَعْنَاهُ عَدَلُوا بِهِ، ومَنْ عَدَلَ بِهِ شَيئًا مِنْ خَلْقِهِ فَهُو كَافِرٌ مُثنُركٌ ، لأَنَّ اللهَ وَحْدَهُ لاشَريكَ لَهُ وَ لائدً لَهُ وَ لائديد. وَ في

١-سوره الأعراف (٧) قسمتي ازآية ٣٣.

فصل سوّم: معناى شرك و مفاد آيهٔ إنّما المشركون نجس معناى شرك و مفاد آيه أنّما المشركون نجس معناى شرك و مفاد آيه البيّمة الجاهليّة:

بنابر آنچه از مفاد و مصادیق شرک حاصل می شود، شرک به معنای سهیم نمودن غیر الله ، چه در نفس ذات و حقیقت وجود (همچون قائلین به تعدّد إلههٔ خیر و شرّ مانند زرتشتی ها که معتقد به دو اصل و دو اُقنوم که همان یزدان ، خدای خیرات و برکات ، و اُهرمن که خدای شرور و ناملایماتاند) و چه در اُسماء و صفات و اُفعال ذات که مانند مشرکین و عابدین اصنام و یا حیوانات و یا کُرات سماوی که آنها را واسطهٔ فیض إلهی می دانند و توجه خود را به سوی این آثار منعطف می نمایند ، تمام اینها داخل در مقولهٔ شرک و مصداق آن خواهند و د.

در آیات قرآن کریم به عابدین نجم و قمر و شمس خطاب مشرک شده است :

﴿ وَ كَذَالِكَ ثُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ \* فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَءَا كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَبِّى فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لاَ أُحِبُّ الآفِلِينَ \* فَلَمَّا رَءًا الْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هَذَا رَبِّى فَلَمَّا أَفَلَ

۱- لسان العرب ، ج ۱۰ ، ص ٤٤٨ .

قَالَ لَئِن لَّمْ يَهُدِنِي رَبِّي لأَكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّآلِّينَ \* فَلَمَّارَءَا الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكْسَبَرُ فَلَمَّا أَفْلَتْ قَالَ يَاقَوْمِ إِنِّي الشَّمْسَاوَ تِ وَ بَرِيءٌ مِّمَّا تُشْرُكُونَ \* إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَر السَّمَسَاوَ تِ وَ الأَرْضَ حَنيفًا وَ مَا أَنَا مِنَ الْمُشْرُكِينَ ﴾. \

همینطور در آیه ۱۰۵ از سورهٔ بقره خدای متعال در عین اینکه بت پرستان را مشرک نامیده است ولیکن أهل کتاب را با عنوان کفر از آنها متمایز و جدا ساخته است:

﴿ مَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ لاَالْمُشْرِكِينَ أَن يُنزَّلَ عَلَيْكُمْ مِّنْ خَيْرٍ مِّن رَبِّكُمْ وَالله تُعَتَّمِ بِرَحْمَتِه مَن يَشَاء والله والله عَلَيْكُمْ مِّن خَيْرٍ مِّن رَبِّكُمْ والله يَحْتَم سُ بِرَحْمَتِه مَن يَشَاء والله فَوالْفَصْل الْعَظِيم ﴾

و گرچه در بسیاری از آیات با لفظ مضارع و یا ماضی اهل کتاب را مشمول این عنوان نموده است ، أما با لفظ مشرک که اسم فاعل و دال بر ثبوت و تحقق مصدر در نفس فاعل میباشد ذکری به میان نامده است .

و كذلك در آيهٔ أوّل از سورهٔ بيّنه مي فرمايد :

﴿ لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُواْ مَنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ الْمُشْرِكِينَ مُنْفَكِّينَ حَتَّى تَأْتِيَهُمُا الْبَيِّنَةُ ﴾ .

و در آیهٔ ششم نیز همین معنی تکرار می شود:

﴿ إِنَّ الَّـذِينَ كَفَـرُواْ مِـنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ الْمُشْرِكَينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ

١-سوره الأنعام (٦) آيات ٧٥ إلى ٧٩.

پس با توجه به این آیات فقط اهل کتاب از دائره لفظ مشرک خارج و بقیّه اصناف از عبدهٔ أصنام و أنجم و قمر و شمس و حیوانات را داخل می کند.

البته در آیات قرآن حتّی خطاب به مؤمنین که در أعمال و عبادات خود غیر خدا را شریک قرار می دهند با عنوان فعل نه با عنوان اسم فاعل آنان را از شرک برحذر می دارد . و یا آنان که در اسناد أمور عالم تکوین به خدای متعال شریک و انبازی قرارمی دهند هم سهمی از این شرک می برند . مانند آیهٔ شریفهٔ :

﴿ فَإِذَا رَكِبُواْفِي الْفُلْكِ دَعَواْاللَّهَ مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبُرِّا ِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ . \

و این معنی از آنجا که مقول به تشکیک میباشد درهمه افراد کم و بیش وجود دارد چنانچه روایات نیز بر این مسأله دلالت دارند. امّا مشرک در اصطلاح قرآن که مقتضی احکام خاص به خود میباشد ؛ همان اصنافی هستند که در بالا ذکر شد .

بدین لحاظ أهل کتاب قطعاً مشمول آیهٔ شریفهٔ: ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلاَیَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَلَذَا ﴾ آنمیباشند. وامّا دلالت آیهٔ شریفه بر اصناف از مشرکین قطعی بوده و جای هیچ گونه شکی وجود ندارد. عمده مطلب در دلالت آیه بر نجاست آنهاست که

١- سوره العنكبوت (٢٩) آية ٦٥.

باید بررسی شود در اینجا مطالبی چند بنظر میرسد:

أوّل اینکه: آیا آیه در مقام اثبات نجاست ذاتی برای مشرکین است ، و یا اینکه دلالت بر قذارت ذاتی و باطنی میکند که موجب هتک حرمت مسجد الحرام در صورت رفت و آمد و تردد و خلاصه مأمن و مأوای آنها ، میشود!

در اینجا باید به این نکته توجّه داشت که چنانچه مقصود إثبات نفس نجاست ذاتی بر آنها باشد ، چرا آیه این مطلب را بنحو عموم بیان نکرده ؟ بدین نحو: یَاأَیُّهَا الَّذِینَ ءَامَنُوا إِنَّمَا الْمُشْرِکُونَ نَجَسُ فَلاَ يَقْرُبُواْ مَسَاجِدَكُمْ .

ممكن است اعتراض شود كه: آيه مفهوم ندارد و به عبارت ديگر نفى حكم از ساير مساجد نمى شود ؛ چه اينكه آيه در مقام بيان نفس حكم است و ذكر مسجدالحرام صرفاً بجهت بيان مصداقى از مصاديق از لحاظ عظمت شأن و خصوصيّت مورد است. و الا اطلاق آيه شامل همهٔ مساجد مى شود.

ایس اشکال مندفع است به اینکه: گرچه بمقتضای اُصول موضوعه و از جهت فنّی ابتداءً متبادر به ذهن همین معنی و مطلبی که ذکر شد خواهد بود ولی باتوجّه به اینکه در زمان نزول آیه و پس از آن مدینه بعنوان مرکز حکومت اسلام و موطن رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم و مقر خلفای پس از آن حضرت بود، مسجد مدینه به عنوان و مین مسجد و مهمترین مرکز رفت و آمد و تردد کفّار و مشرکین عرب محسوب می شدو قطعاً اگر نگوئیم از جهت اُهمیّت و توجّه مشرکین عرب محسوب می شدو قطعاً اگر نگوئیم از جهت اُهمیّت و توجّه

فصل سوّم: معنای شرک و مفاد آیهٔ إنّما المشرکون نجس ٌ .........٧١ أنظار از مسجد الحرام مهمتر و بـالاتر بـوده ، بـايد اذعـان كـرد أقـلاً در ردیف آن محسوب می گردید. و اگر مقصود از آیه صرفاً بیان حکم نجاست ذاتی مشرکان میبود ، چرا از ذکر مسجد مدینه با آن شرافت و مجد و عظمت مي بايست غفلت شود ؟! در حاليكه از نقطه نظر حكم و ترتب أثار هيچ فرقي بين اين دو مسجد وجود ندارد! و برفرض اینکه قائل به حرمت بیشتر و لحاظ بیشتر در مسجد الحرام شویم باز این مسأله هیچ دخلی در ترتب حکم بر نجاست و یا عدم نجاست مشرکین ندارد ؛ زیرا نجس، نجس است خواه در مسجد الحرام باشد یا در جای دیگر ، و اگر مشرکین نجس نیستند در همه جا طاهر و ورود آنان بلامانع است. بنابراین منع از مسجدالحرام صرفاً به جهت مسائل سیاسی و اجتماعی آن بازمی گردد . و ما هم از رسول خدا صلّی الله علیه و آله روایتی که اللّ بر ممنوعیّت دخول مشرکان و كفّار به مساجد مسلمين باشد و حرمت آن را إثبات نمايد، نداريم؛ بلکه همانطور که ذکر شد خلاف آن روایت شده است و تمسیک به

و أما مطلب دوم اینکه: در آیه شریفه می فرماید: مشرکون نجس اند پس باید از دخول در مسجدالحرام بعد از امسال اجتناب کنند و مقصود از سال در این آیه سالی است که أمیرالمؤمنین علی علیهالسّلام آیات برائت را در مکّه قرائت فرمود و آن سنهٔ نهم از هجرت است. و منظور از دخول مسجد الحرام دخول برای حیج است، چنانچه مشرکین عریاناً در موسم حج به انجام عبادات

ممنوعيّت صرفاً بلحاظ همين آية شريفه است.

مخصوصه مى پرداختند. فبناءً عليهذا آيه منع از دخول مشركين در همهٔ حال و در هر صورت نمى كند بلكه اختصاص به حج با آن شكل و وضع و خصوصيّت دارد و اگر نه چنين بود مى فرمود: مشركين نبايد داخل مسجد الحرام شوند نه اينكه بفرمايد: مشركين پس از امسال نبايد داخل مسجد الحرام شوند. و اين نكته جاى تأمّل و دقّت دارد.

و أمّا مطلب سوم اینکه: در آیهٔ شریفه حکم مترتب بر نجاست. و مشرکین را عدم قرب و نزدیکی به مسجدالحرام ذکر کرده است. و این تعبیر مناسبتی با قذارت ظاهری و نجاست ظاهری ندارد، زیرا گر چه موجب تنجیس مسجدالحرام میباشند أمّا تعبیر به عدم اقتراب در مورد تنجیس ظاهری لغو و بی معنی خواهد بود و ما در هیچ مورد از موارد نجاسات سراغ نداریم که فرموده باشند چیز نجس را حتّی نزدیک مسجد و یا مسجدالحرام نبرید. بنابراین همچنانکه خدای متعال در توصیف بیت خود عنوان طهارت و پاکیزگی را بر آن اطلاق نموده است، چنانچه در آیهٔ ۱۲۵ از سوره بقره می فرماید:

﴿ وَ عَهِدُنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَ إِسْمَاعِيلَأَ نَ طَهِرًا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَ النُّكِعِ السُّجُودِ ﴾ .

و در آیهٔ ۲٦ از سورهٔ حج می فرماید:

﴿وَإِذْ بَوَّأَنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِأَ نَ لاَّتُشْرِكْ بِــى شَــٰيْئًا وَطَـهِّرْ بَيْتِـىَ لَلطَّـائِفِيــنَ وَ الْقَـائِمِيــنَ وَ الرُّكَّعِ السُّجُودِ ﴾

مناسب با این پاکیزگی و طهارت که قطعاً طهارت باطن و صفای

فصل سوم : معنای شرک و مفاد آیهٔ إنّما المشرکون نجس ملوتات عالم کثرات و ملکوت بیت الله الحرام و عدم تلوت آن به ملوتات عالم کثرات و خلوص و ترکّز آن بر حقیقت توحید است ، نه طهارت ظاهر و پاکیزگی جسمی و ظاهری ، قذارت روحی و کدورت معنوی و ظلمت باطنی و نفسی خواهد بود ، لذا می فرماید : ﴿فَلاَ یَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَام ﴾؛ یعنی با این کدورت باطن حتی نزدیک آن ساحت مقدیس و ملکوتی و مطهر نباید شوند ، و این معنی بسیار روشن و واضح و بدون اشکال خواهد بود ؛ چنانچه مرحوم علامه طباطبائی رضوان الله علیه - نیز بر این معنی تصریح دارند ، ایشان در «المیزان» جلد نهم ص ۲۳۸ معنی تصریح دارند ، ایشان در «المیزان» جلد نهم ص ۲۳۸

مى فرمايد:

وَالنَّهْىُ عَنْ دُخُولِ الْمُتنْرِكِينَ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بِحَسَبِ الْمُتَفَاهَمِ الْعُرْفِيِ يُفِيدُ أَمْرَ الْمُوْمِنِينَ بِمَنْعِهِمْ عَنْ دُخُولِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ، وَ فِي تَعْلَيلِهِ يُفِيدُ أَمْرَ الْمُوْمِنِينَ بَمَنْعِهِمْ عَنْ دُخُولِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ، وَ فِي تَعْلَيلِهِ تَعالَى مَنْعَ دُخولِهِمُ الْمَسْجِدَ بِكُونِهِمْ نَجَسًا اعْتِبَارُ نَوْعٍ مِنَ الْقَذَارَةِ لَهُمْ كَاعْتِبَارِ نَوْعٍ مِنَ الطَّهارَةِ وَ النَّزَاهَةِ لِلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ هِي كَيْفَ كَاعْتِبَارِ نَوْعٍ مِنَ الطَّهارَةِ وَ النَّزَاهَةِ لِلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ هِي كَيْفَ كَاعْتِبَارِ نَوْعٍ مِنَ الطَّهارَةِ وَ النَّزَاهَةِ لِلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ هِي كَيْفَ كَائِتْ أَمْدِرُ أَوْراءَ الْحُكْمِ بِإِجْتِنابِ مُلاقاتِهِمْ بِالرُّطُوبِةَ وَ غَيْرِ ذَلِكَ .

و أما مطلب چهارم: شكى نيست كه انعقاد ظهور از لفظ و تلقى آن توسط مخاطبين بالخطاب ،بر اساس كيفيّت تحقّ موضوع و ارتكاز آن در نفس مخاطب است و اين مسأله مبتنى بر كيفيّت دلالت شواهد و حكايت قرائن حاليه و مقاليه و مقارنات در زمان تلقّى خطاب و حتى مكن است پس از آن نيز باشد. بناءً عليهذا انعقاد و تشكّل ظهور نه يك امر اعتبارى بلكه يك حقيقت عرفيّه و طبعيّه

است و اعتبار شخص هیچ دخالتی در نحوهٔ تکوّن و تشکّل آن ندارد.

روی این اصل چنانچه قب لاً راجع به اسکان رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم وَفْد مشرکین را در مسجدالنّبی گذشت، و همچنین شخص مشرک به روایت أبوهریره و کذلک دخول مشرکین حتّی پسس از نزول این آیه در مسجدالحرام و ایراد مباحثات کلامیّه توسیط حضرات معصومین علیهمالسّلام با ملحدین درمسجدالحرام، من حیث المجموع این ظهور را برای مخاطبین تداعی می کند که مقصود ازنجاست، نجاست ظاهری نمی باشد، بلکه کدورت باطنی و نفسی مراد است.

از جمله روایاتی که دلالت دارد ائمه معصومین علیهمالسّلام با کفّار و زنادقه در مساجد بخصوص در مسجدالحرام مینشستند و مناظره می کردند:

۱- روایتی است که در «احتجاج» ، ج دوم ، ص ۳۳۶ چنیــن آورده است:

و عَن هِشام بِن الْحَكَم قالَ: كَانَ زِنْدِيقٌ بِمِصْرَ يَبْلُغُهُ عَنْ أَبِي عَبْدِالله عَلَيْهِمَ السَّلاَمُ عِلْمٌ ، فَحْرَجَ إِلَى الْمَدِينَةِ لِيُنَاظِرَهُ، فَلَمْ يُصَادِفْهُ بِهَا؛ و قِيلَ : هُوَ بِمَكَّةَ ، فَحْرَجَ إِلَى مَكَّةَ وَ نَحْنُ مَعَ أَبِي عَبْدِالله عَلَيْهِ السَّلاَمُ فَقَالَ لَهُ أَبُوعَبْدِالله : فَانَتَهِي إِلَيْهُ وَ هُوَ فِي الطَّوافِ ، فَدَنَا مِنْهُ وَ سَلَّمَ فَقَالَ لَهُ أَبُوعَبْدِالله: مَا اسْمُك ؟ قَالَ : أَبُوعَبْدِالله . مَا اسْمُك ؟ قَالَ : أَبُوعَبْدِالله ِ . قَالَ : فَمَا كُنْيَتُك ؟ قَالَ : أَبُوعَبْدِالله ِ . قَالَ الله عَلَيْهِ السَّلامُ : فَمَنْ ذَا الْمَلِكُ النَّذِي أَنْتَ عَبْدُالله ِ عَلَيْهِ السَّلامُ : فَمَنْ ذَا الْمَلِكُ الَّذِي أَنْتَ عَبْدُالله ِ أَعْبُدُ إِلَهِ مُلُوكِ السَّماءِ؟ وَ أَحْبِرُنِي عَنْ ابْنِكَ أَعَبْدُ إِلَهِ مُلُوكِ السَّماء؟ وَ أَحْبِرُنِي عَنْ ابْنِكَ أَعَبْدُ إِلَهِ مُلُوكِ السَّماء؟ وَ أَحْبِرُنِي عَنْ ابْنِكَ أَعَبْدُ إِلَهِ

السَّماءِ أَمْ عَبْدُ إِلَهِ الأَرْضِ ؟ فَسَكَتَ. فَقَالَ أَبُوعَبْدِاللهِ عَلَيْهِ السَّمَاءُ أَمُ عَبْدِاللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: إِذَا فَرَغْتُ مِنَ الْطَّوَافِ فَأْتِنَا! فَلَمَّا فَرَغَ السَّلاَمُ مِنَ الْطَّوَافِ اتَاهُ الزِّنْدِيقُ، فَقَعَدَ بَيْنَ يَدَيْهِ و أَبُوعَبْدِاللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ مِنَ الْطَّوَافِ اتَاهُ الزِّنْدِيقُ، فَقَعَدَ بَيْنَ يَدَيْهِ و نَحْنُ مُجْتَعِعُونَ عِنْدَهُ ، فَقَالَ أَبُوعَبْدِاللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ . . . إلخ .

### ۲\_ «احتجاج» ج ۲ ، ص ۳۵٤ :

وَ عَن ْ حَفْصِ بْن غِيَاث ، قَالَ : شَهِدْتُ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ وَ ابْنُ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ وَ ابْنُ أَبِي الْعَوْجَاءِ يَسْأَلُ أَبَا عَبْدِاللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ كُلَّمَا لَئِي السَّلَامُ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُو دُهُمْ . . . ﴾ ا

۳\_ روایت «ارشاد» و طبع آل البیت ، ج ۲ ، ص ۱۹۹ :

أَخْبَرَنِي أَبُوالْقَاسِمِ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدِ الْقُمِّى... عَن الْعَبَّاسِ بْن عَمرو الْفُقَيمِي ": الْفُقَيمِي ":

إِنَّ ابْنَ أَبِي الْعَوْجَاءِ وَ ابْنَ طَالُوتَ وَ ابْنَ الأَعْمَى وَ ابْنَ الْمُقَفَّعِ فِي تَفَر مِنَ الزَّنَادِقَةِ كَانوا مُجْتَمِعِينِ فِي الْمَوْسِمِ بِالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ أَبُو عَبْدِاللهِ جَعْفَرِبْن مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ السَّلاَمُ فِيهِ ••• إلَى آخِر الْحَدِيثِ.

٤ روایاتی و اخباری که دلالت بر مناظرات امیرالمؤمنین علی علیه علی علیه السّلام با اهل کتاب در مسجد مدینه دارد. از جمله در کتاب بحارالانوار ، ج ۱۰ ، از کتاب «احتجاج» ص ۵۲ ، باب سوّم:

رُوِىَ أَنَّهُ وَفَدَ وَفْدٌ مِنْ بِلاَدِ الرُّومِ إِلَى الْمَدِينَةِعَلَى عَـهْدِ أَبِـى بَكْـرِ وَ فِيهِمْ رَاهِبٌ مِنْ رُهْبَانِ النَّصَارَى ، فَأَتَى مَسْجِدَ رَسُولِ الله صلّى الله

١- سوره النّساء (٤) قسمتي از آيهٔ ٥٦

عَلَيْهِ وَ آلِهِ وَ سَلَّمَ ... فَقَامَ سَلْمانُ الفَارِسِيُّ رَضِيَ الله عَنْهُ وَ أَتَى عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبِ عَلَيْهِ السَّلامُ وَهُوجَالِسٌ فِي صَحْنِ دَارِهِ مَعَ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبِ عَلَيْهِ السَّلامُ وَقَصَّعَلَيْهِ القِصَّةَ ، فَقَامَ عَلِيٌّ عَلَيْهِ القِصَّةَ الْعَسَنِ عَلَيْهِمَا السَّلامُ وَقَصَّعَلَيْهِ القِصَّةَ ، فَقَامَ عَلِيٌّ عَلَيْهِ السَّلامُ فَحْرَجَ وَ مَعَهُ الحَسن وَ الحُسنينُ عَلَيْهِمَا السَّلامُ حَتَّى أَتى السَّلامُ فَحْرَجَ وَ مَعَهُ الحَسن وَ الحُسنينُ عَلَيْهِمَا الله وَ قَامُوا إلَيْه الْمَسْجِدَ ، فَلَمَّار أَى القَوْم عَلِيًّا كَبُروا الله وَحَمَدُوا الله وَ قَامُوا إلَيْه بأجْمَعِهُم . فَدَحْلَ عَلِي تُعَلِيًّا كَبُروا الله وَ جَلَس ، فقالَ أَبُوبَكُرٍ: أَيُّهَا الرَّهِبُ ! سَائِلهُ ، فَإِنَّهُ صَاحِبُكَ وَ بُغِيتُكَ...

## و از جمله در همان كتاب حديث سيزدهم : ١

عَن ابْن ِ عُقْدَة ... عَن أَبِى أَيّوبَ الْمؤدّبِ عَنْ أَبِيهِ وَ كَانَ مُؤدّبًا لِبَعْضِ وَلْدِ جَعْفَر بِن مُحَمَّدٍ عَلَيْهِمَا السّلامُ قَالَ: لَمَّا تُوغَى رَسولُ الله صَلّى الله وَ عَلَيْهِ وَ اللهِ وَ سَلَّمَ، دَخلَ المَدينَة رَجُلٌ مِنْ وُلْدِد اَوْدَ عَلَى دِيسِ الله وَ عَلَيْهِ وَ اللهِ وَ سَلَّمَ، دَخلَ المَدينَة رَجُلٌ مِنْ وُلْدِد اَوْدَ عَلَى دِيسِ الله وَ عَلَيْهِ دِيَّة فَرَأَى السِّكَكَ خَالِية ، فَقَالَ لِبَعْضِ أَهْلِ المَدينَة : مَا اليَهُودِيَّة فَرَأَى السِّكَكَ خَالِية ، فَقَالَ لِبَعْضِ أَهْلِ المَدينَة عَلِي بُن عَلِي اللهُ عَلَى السَّكُمُ عَنْ بَعْضٍ أَبْوابِ الْمَسْجِدِ فَقَالُوا لَه : عَلَيْكَ أَبِي طَالِبٍ عَلَيه السّلامُ مِنْ بَعْضِ أَبْوابِ الْمَسْجِدِ فَقَالُوا لَه : عَلَيْكَ بِالفَتَى ، فَقَامَ إِلَيْهِ، فَلَمَّا دَنَا مِنْهُ، قَالَ لَهُ : أَنْتَ عَلِيٌّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ... إلَى الْفَبَرَ .

و کذلک اخبار و روایاتی که حاکی از ورود اهل کتاب و مشرکین به مسجد رسول خدا در مدینه میباشد ، چنانچه بعضی جواز دخول

۱- بحارالأنوار ، باب ۱ ، حدیث ۱۳ ، ج ۱۰ ، ص ۲۳ .

٢- ناگفتـه نماند: در نسخهٔ «بحار»طبع دارالكتب الإسلامیه عبارت (ماحالُکُمْ)
 ضبط شده است.

فصل سوم :معنای شرک و مفاد آیهٔ إنّما المشرکون نجس معنای شرک و مفاد آیهٔ إنّما المشرکون نجس معنای شرک و مفاد آیه شریفه: ﴿ وَ لِنْ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِیْنَ اسْتَجَارِكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى یَسْمَعَ كَلامَ الله ﴾ ، جائز می دانند و عدم جواز دخول را به جهت غرض و داعی دنیوی می شمارند .

و محصّل كلام آنكه: با توجّه به روايات مذكوره و قرائن و شواهد بر مسأله به نظر مى رسد علّت عدم رواج دخول مشركين و اهل كتاب به مستجدالحرام صرفاً بجهت تعظيم و تفخيم و احترام آن مكان مقد س بوده است ، و الا نفس دخول مانع و رادعى نداشته است.

و أمّا مطلب پنجم اینکه: با توجّه به مطالب گذشته و عدم ظهور آیهٔ شریفه در نجاست ظاهری و یا حد اقل شک در انعقاد ظهور ، اصل بر طهارت آنها و عدم اجتناب ازملاقات با آنها میباشد؛ مگر اینکه دلیل خاص از سنّت مؤیّد قذارت ظاهری گردد. بنابراین حکم به اجتناب و عدم اقتراب مشرکین به مسجد الحرام صرفاً براساس عدم امضاء و رضایت شارع به اختلاط و رفت و آمد وحشرونشر با آنها میباشد و دراین مسأله جای تردیدی وجود ندارد ؛ چنانچه از مفاد، هیباشد و دراین مسأله جای تردیدی وجود ندارد ؛ چنانچه از مفاد، شود و الله العالم .

و اما در أهل سنّت بسیاری از آنها قائل به نجاست ظاهری مشرکین و غیرمشرکین از این آیه شریفه هستند و افرادی نیز قائل به

١- سوره التوبة (٩) صدر آية ٦٠ - سوره التوبة (٩) قسمتي از آية ٢٨.

... رساله طهارت انسان

طهارت أنها مى باشند .

فخر رازی و ابن رشد و ابن حرم اندلسی از جملهٔ قائلین به نجاست ذاتی مشرکان می باشند . و امّا از جمله قائلین به طهارت ذاتی مشركان مى توان به افراد زير اشاره نمود:

١ عبدالرحمن الجزيري در كتاب «الفقه على المذاهب الاربعة». وى در جلد أول ، صفحهٔ شش مى گويد:

وَالْأَشْيَاءُ الطَّاهِرَةُ كَثِيرَةٌ : مِنْهَاالإنسانُ سَواءٌ كانَ حَيًّا أُوْمَيِّتاً كما قال تَعالى : ﴿ وَ لَقَدْ كَرَّمْنَا بَنيءَادَمَ ﴾ أَوأَمَّا قَوْلُهُ تَعَالى :﴿ إِنَّمَا الْمُشْـرِكُونَ نَجسُ ﴾ فَالْمُرادُ بهِ النِّجاسَةُ الْمَعْنَويَّةُ الَّتِي حَكَمَ بهَا الشَّارِعُ وَ لَيْسَ الْمُرادُ أَنَّ لاتَ الْمُشْرِكِ نَجسَةٌ كَنجَاسَةِ الْخِنْزير.

همچنین أبوحامد محمّد غزّالی در کتاب «وجیز»<sup>۵</sup> و ابن حجر عسقلانی در کتاب «فتح الباری فی شرح صحیح البخاری» عملی الله به طهارت انساناند ؛ و كذلك بدرالدين عيني در «عمدة القاري في شرح صحیح البخاری» ، ج ۳ ، ص ۲٤٠ مي گويد:

الآدَميُّ الْحَيُّ لَيْسَ بنَجس الْعَيْن وَ لافَرْقَ بَيْنَ الرِّجالِ وَ النِّساءِ.

علاّمـهٔ آلوســي در تفسـير «روح المعـاني» جلــد ١٠، ص ٧٦

# مي گويد:

٢- بداية المجتهد ،ج ١ ص ٤٤.

٤- سوره الإسراء (١٧)صدر آيه ٧٠.

٣-المحلى ، ج ١ ، ص ١٢٩ .

١-التّفسير الكبير، ج ١٦، ص ٢٤.

٥-الوجيز، ج١، ص١١١.

٦- فتح الباري بشرح صحيح البخاري ، ج ١ ، ص ٣١٠ .

فصل سوّم: معنای شرک و مفاد آیهٔ إنّما المشرکون نجس " ..... ۷۹ اکثر فقها قائل به طهارت ذاتی مشرکان میباشند.

اینها جملهای از قائلین به نجاست و طهارت ذاتی مشرکان از اهل سنّت می باشند.

و امّا از خاصّه علمای شیعه، ظاهراً جمیع آنها بر نجاست ذاتی مشرکان اتّفاق نظر دارند. حال باید به ذکر أدلّه فقهاء شیعه در نجاست ذاتی مشرکان و حدود و قوّت و ضعف أدلّه بر اثبات مطلوب یرداخت.

دليل أوّل :عبارت از آية شريفة : ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجِسٌ ﴾ميباشد.

یا به تقریر اینکه نَجَس بالفتح مصدر است و ذو محذوف ؛ پس معنی و مراد آیه این است : إنّما الْمُشْرِکُونَ ذو نَجِسٌ .و اشکال بر استدلال به اینکه در این صورت آیه ممکن است هم دلالت بر نجاست ذاتی کند و هم ممکن است عرضی را شامل گردد ، زیرا بواسطه مباشرت با نجاسات و أکل لحوم خنزیر و شرب خمر دارای نجاست عرضی هستند ، مندفع است :

اوّلاً: اگر مقصود نجاست عرضی باشد دیگر تخصیص آیه به مشرکان و عدم ذکر یهود و نصاری و غیره در قرآن وجهی نخواهدداشت.

ثانیاً: إندراج جمیع مشرکان تحت عنوان نجاست بواسطهٔ مباشرت با نجاسات محل ایراد است ، زیرا چه بسا آنها پسس از مباشرت با آب خود را تطهیر و قذارت را از خود سلب مینمودند، کما اینکه بطور متعارف این معنی معروف و مشهود است . و حتّی

بسیاری از آنان ممکن است ازاین جهت جلوتر ازمسلمین وپاکتراز آنها باشند ؛ و عدم اعتناء و توجّه عدّهای از مشرکین نسبت به قدارت نجاسات و اشتمال بر نجاست عَرضی موجب سریان حکم به همه آنها نخواهد شد حتّی اگر اُکثر آنان نیز اهتمامی به طهارت و رفع قذارت ظاهری نداشته باشند.

نکته دیگر اینکه حکم به نجاست در آیه شریفه مترتب بر وصف شرک است نه بر اختلاط با مسکر و یا لحم خنزیر و غیره ؛ و اگر مقصود شارع از ترتب نه عنوان شرک بلکه عدم احتراز از نجاسات می بود ، چرا این مسأله را با عنوان شرک ذکر کرده است در حالیکه غیر مشرکین نیز إبائی از أکل لحم خنزیر و یا شرب مسکرات و غیره ندارند ؟ فلهذا ذکر وصف در اینجا لغو خواهد بود . فتنبه.

و یا به تقریر اینکه: مقصود مبالغهٔ در قذارت است از باب زید تعدل و در هر دو صورت احتمال دلالت آیه بر نجاست ذاتی مشرکان می رود. امّا قطعاً نمی توان مراد از آیه را نجاست عرضی آنها دانست. و همچنین احتمال دلالت آیه بر قذارت نفسی به قوّت خود باقی

١- قريب به اين مضمون را مرحوم شيخ محمّد حسن در جواهر ذكر كرده است : ج ٦ ، ص ٤٢ ؛ عَلَى أنَّ النَّجَاسةَ اللُغُويَّةَ مَعَ مَنعِ تَحَقُّقِهَا فى الْمُترَفِينَ مِنْهُم لَيسَت مِنَ الوَظائِفِ الرَّبَانيَّةِ.

ایشان با این عبارت میخواهند بفرمایند که: مترفین از مشرکین ، و به عبارت دیگر اهل آداب و رسوم از آنها دائماً با آب خود را تمیز و تطهیر مینمایند و قذارت ظاهری بر بدن آنان نمیباشد

فصل سوم : معنای شرک و مفاد آیهٔ إنّما المشرکون نجس معنای شرک و مفاد آیهٔ اِنّما المشرکون نجس معنای شرک و مفاد آیهٔ اِنّما المشرکون نجس معنای شرک و اهد بود .

فقهاء شیعه در تمسّک به آیه بر نجاست ذاتی مشرکان متّفق النظر بوده و هیچ توضیحی را بر آن مترتب نکردهاند .

مرحوم صاحب «جواهـر» در جلـد ششـم، ص ٤١ از طبـع جديـد مي گويد:

المعاشِرُ: الْكافِرُ، إِجْمَاعاً في «التَّهْذيب» و «الإثتِصَار» و «الْعُثْية» و «السَّر آئِر» و وَالْمُثْتَهَى» و غَيْرها و ظَاهِرُ «التَّذْكِرةِ»، بَلْ في الأُولِ مِن الْمُسْلِمين. لَكِنْ لَعَلَّهُ يُريدُ النِّجاسَة في الْجُمْلَة. لِنَصِّ الأَيت الْيُسَةِ مِن الْمُسْلِمين. لَكِنْ لَعَلَّهُ يُوولُونَها بالْحُكْمِيَّة لا الْعَيْنيَّة. نَعَمْ هِي الشَّريفة و إنْ كائتِ الْعامَّة يُؤولُونَها بالْحُكْمِيَّة لا الْعَيْنيَّة. نَعَمْ هِي كَذَلِكَ عِنْدَنَا مِنْ غَيْر فَرْق بَيْنَ الْيَهُودِ وَ النَّصارَى وَغَيْرِهِمْ ، كَما هُو صَريحُ مَعْقَد إِجْمَاعِ الْمُرْتَضَى و ظَاهِر عَيْرهِ بَلْ صَريحُهُ ، و لا بَيْنَ الْمُشْرِكِ و غَيْرهِ و لابَيْن الْمُرْتَدِي و النَّصارَى يُريد بها الْحُرْمَة » الْمُشْرِكِ و غَيْره و لابَيْن الأصلي و النَّماري يُريد بها الْحُرْمَة ، كَما يُويد و النَّماري يُريد بها الْحُرْمَة ، كَما يُويد و وَالنَّصارَى يُريد بها الْحُرْمَة ، كَما يُويد و كَنَوْل الإجْماع مِنْ تَلامِذَتِه مِعَ أَنَّهُ الْمؤسِّسُ لِلْمَذْهَب. حِكَايَة خِلافِه كَنَقُل الإجْماع مِنْ تَلامِذَتِه مِعَ أَنَّهُ الْمؤسِّسُ لِلْمَذْهَب.

ملاحظه می شود که ایشان مدّعی إجماع می باشند و حتّی بین مشرک و یهود و نصاری فرقی از جهت نجاست قائل نمی باشند. و حتّی کلام شیخ مفید را مبنی بر طهارت أهل کتاب که از لفظ کراهت استفاده می شود تأویل نموده و کراهت را حمل بر حرمت می نمایند!! أمّا صرف نظر از توجیه و تأویل مذکور، ادّعای ایشان درمورد إجماع بر نجاست مشرک قابل قبول می باشد. ولی چنانچه خود ایشان متذکر

گشته اند این اجماع مبنی بر استفادهٔ نجاست از آیه شریفه است، و بعبارت دیگر اجماع مدرکی خواهد بود نه کشفی . علامه حلّی ـ \_ رضوان الله علیه در «قواعد» می گوید:

## وَ الْكَافِرُ مُشْرِكاً أَوْ غَيْرَهُ ذِمّيًا أَوْ غَيْرُهُ. \

ایشان جمیع اقسام کافر را در ردیف نجاسات ذکر کرده است و از آنجا که ظاهراً در مسأله خلافی بین فقهاء إمامیه وجود ندارد، بنابراین ذکر اقوال فقهاء در مورد مشرک موجب اطاله کلام و خروج از وضع رساله خواهد بود. آنچه در اینجا لازم الذّکر مینماید تمسّک همهٔ آنان به مفاد آیهٔ شریفه و استفاده ظهور آن در نجاست اصطلاحی میباشد، و همانطور که مسبوق گشت، آیه از این نظر در إفادهٔ مقصود قاصر و قرائن حال و مقام مؤیّد عدم إفاده میباشند.

فصل چهارم

روایات باب و کیفیت د لالت آنهابر مطلوب

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

**دلیل دوّم** : روایات وارده در باب و کیفیّت دلالت آنها میباشد .

ناگفته نماند روایات وارده از معصومین علیهمالسّلام هم از جهت سند و هم از جهت دلالت درمراتب مختلف قراردارند، بنحوی که طریق استفاده را مشکل و راه اجتهاد را دشوار نموده است. حتّی فقیهی همچون صاحب جواهر الکلام که حکم به نجاست مشرکین و أهل کتاب را در ابتداء بحث از زمرهٔ بدیهیّات و ضروریّات مذهب می شمارد و بحث و نقاش را دراین موضوع تطویل بلا طائل می پندارد، در آخر بحث ، روایات طهارت را از هر حیث مقدم بر روایات نجاست می شمارد و صرفاً به جهت انعقاد إجماع آنها را طرح و حکم به نجاست مشرکین و أهل کتاب می دهد.

اینک ما به بررسی روایات پرداخته و جایگاه هـر دســـته را مشخص و نتیجه را بعون و قوّهٔ إلهی مبرهن مینمائیم .

**دسته اول** : روایــاتی اســت که نــص ّ بر طهارت و یا ظهور کافی در

۸٦..... رساله طهارت انسان معارت انسان طهارت أهل كتاب و غبره دارد.

این روایت به طریق دیگر نیز روایت شده است.

در ایس روایت صحیح السّند إمام علیهالسّلام تصریح بر طهارت أهل کتاب دارد و مانع از اختلاط با آنان را صرفاً خوردن گوشت خوک میداند و در غیر اینصورت هیچ اشکالی در اختلاط و صرف غذا در ظرفهای آنان و به عبارت دیگر هم غذاشدن با آنان نمی بیند . و اگر اهل کتاب دارای نجاست ذاتی می بودند ، قطعاً ظرفهای آنان بواسطهٔ تماس با دست نجس می شد و اختلاط با آنان طبعاً حرام می گردید .

٢ مُحَمَّدُ بنُ الحَسنِ... قالَ سَأَلْتُ أباعَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَن الثِّيابِ السَّابُريَّةِ يَعْمَلُها الْمَجُوسُ وَ هُمْ أَخْبَاثٌ وَ هُمْ يَشْربونَ الْخَمْرُ وَ نسَاؤُهُم عَلَى تِلْكَ الْحَالِ ، ٱلْبَسُهَا وَلاَ ٱغْسِلُهَا وَ أُصَلِّى فِيهَا ؟

١-وسائل الشيعة ، كتاب الطّهارة ، ابواب النّجاسات ، الباب (٧٢) ، حديث ١ ،
 ج ٣ ، ص ٥١٧ .

قَالَ: نَعَمْ، قَالَ مُعَاوِيَةُ:فَقَطَفْتُ لَهُ قَمِيصًا وَ خِطْتُـهُ وَ فَتَلْـتُ لَـهُ إِزَارًا وَ رَدَاءً مِنَ السَّابُرِيَّ ، ثُمَّ بَعَثْتُ بِهَا إِلَيْهِ فِي يَوْمِجُمُعَةٍ حِينَ ارْتَفَـعَ النَّـهَارُ، فَكَأَنَّهُ عَرَفَ مَاأُ رُيدُ فَحْرَجَ بَهَا إِلَى الْجُمُعَةِ . \

٣ و بإسْنادِهِ عَنِ الْحُسَيْنِ بْسِنِ سَعِيدٍ، عَنْ فَضالَة ، عَنْ جَميل بْنِ دَرّاج، عَنِ الْمُعَلِّى بْنِ خُنَيْسٍ قَالَ : سَمِعْتُ أَبَاعَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السّلاَمُ يَقُولُ : لاَ عَنْ الْمُعَلِّى بْنِ خُنَيْسٍ قَالَ : سَمِعْتُ أَبَاعَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السّلاَمُ يَقُولُ : لاَ بَأْسَ بِالصَّلُوةِ فِي الثَّيَابِ الَّتِي يَعْمَلُهَا الْمَجُوسُ وَ النَّصَارَى و النَّصَارَى و النَّهُودُ . ' الْيَهُودُ . ' الْيُهُودُ . ' الْيَهُودُ يَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَلَى الْعَنْ الْعَلْمُ اللّهِ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْهُ اللّهُ اللّ

۴ و بإسْنَادِهِ عَن أَحْمَدَ بْن مُحَمَّدِ بْن سَعِيدِ بْن عُقْدة، عَن أَحْمَد بْن عُلَّ الْحَسَن ، عَنْ أَبيهِ عَنْ عَبْد اللهِ بْن جَميل بْن عَيّاش، عَنْ أَبيه عَلى اللهِ عَلى الْحَسَن ، عَنْ أَبيهِ قَال : سَأَلْت جَعْفَر بُن مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَنْ الشَّوْبِ الْبُرَّاز، عَنْ أَبيهِ قَال : سَأَلْت جَعْفَر بُن مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَنْ الشَّوْبِ يَعْمَلُهُ أَهْلُ الْكِتَابِ، أُصَلِّى فِيهِ قَبْل أَنْ يُعْسَل ؟ قَال : لاَبَأْس ، و لِنْ يُعْسَل آ أَحَبُ إِلَى . "

۵ ـ مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنَ يَحْيى، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدِ بْنَ يَحْيى، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مَعْمَدُ وَ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عيسَى، عَنْ سَماعَةَ عَنْ أَبِي بَعْفَرَ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: الطَّيْلَسَانُ يَعْمَلُهُ الْمَجُوسُ أُصَلِّى فِيهِ ؟ قَالَ: لاَ بَالْمَا وَ الْمَا فَالَ : لاَ بَالْسَ ، قُلْتُ الثَّوْبُ الْجَدِيدُ يَعْمَلُهُ الْحَائِكُ ، أُصَلِّى فِيهِ ؟ قَالَ: لاَ بَعَمْ . أَلَا الْمَائِيةُ الْحَائِكُ ، أُصَلِّى فِيهِ ؟ قَالَ: نَعَمْ . أَلَا الْمَائِيةُ الْحَائِكُ ، أُصَلِّى فِيهِ ؟ قَالَ: نَعَمْ . أَلَا الْمَائِيةُ الْحَائِكُ ، أُصَلِّى فِيهِ ؟ قَالَ: نَعَمْ . أَلَا اللَّهُ الْحَائِكُ ، أَصَلِّى فِيهِ ؟ قَالَ: نَعَمْ . أَلَا اللَّهُ الْحَائِكُ ، أَلَا الْمَائِقُولُ اللَّهُ الْحَائِكُ ، أَلْمَالًا فَالَا اللَّهُ الْحَائِلُ الْمَائِقِيقِهِ ؟ قَالَ: نَعَمْ . أَلَا اللَّهُ اللَّهُ الْعَائِلُ اللَّهُ الْحَائِلُ اللَّهُ الْحَائِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَائِلُ اللَّهُ الْمَائِلُولُ اللَّهُ الْعَالَ اللَّهُ الْعَالَ اللَّهُ الْمُعَلِّى الْمُحَدِيدُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَ اللَّهُ الْمُعَلِّى الْمُحَدِيدُ اللَّهُ الْمُعَلِّيْ الْمُعْلَالُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعَلِيدُ اللّهُ الْمُعْلِيدُ اللَّهُ الْعُلْتُ اللَّهُ الْمُعْلِيلُ الْمُلْعُ الْمُعْلِمُ الْعَالَ عَلَامُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْ

ع\_ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنُ بإسْنادِهِ عَنْ أبي جَمِيلَةَ،عَنْ أبي عَبْدِاللهِ

١-وسائل الشيعة ، كتاب الطّهارة ، ابواب النّجاسات ، الباب (٧٣) ، حديث ١ ،
 ج ٣ ، ص ٥١٨ .

٣- همان مصدر ، حديث ٥ . ٤- همان مصدر ، حديث ٦ .

عَلَيْهِ السَّلَامُ، أَنَّهُ سَأَلَهُ عَنْ ثَـوْبِ الْمَجُوسِيِّ. ٱلْبَسُـهُ وَ أُصلِّى فِيهِ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: قُلْتُ يَشْرَبُونَ الْحَمْرَ! قَالَ: نَعَمْ، نَحْنُ نَشْتَرِى الثِّيَـابَ السَّابُريَّةَ فَنَلْبَسُهَا وَ لاَ نَعْسِلُهَا. \

٧ عَبْدُ اللهِ بْنُ جَعْفَر فى «قُرْبِ الإسْنادِ» عَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ الْحَسَنِ،
 عَنْ جَدِّهِ عَلَى بْنِ جَعْفَر، عَنْ أخيهِ، قَالَ: سَالْتُهُ عَنْ ثِيَابِ الْيَهُودِ وَ
 النَّصَارَى أَيْنَامُ عَلَيْهَا الْمُسْلِمُ ؟ قَالَ: لاَ بَأْسَ.

٨ ـ أَحْمَدُ بْنُ عَلَى بْنِ أبيطالِب الطَّبَرْسَى في «الإحْتِجاج» عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ ابْنِ جَعْفَر الْحِمْيرَى ، أَنَّهُ كَتَبَ إلى صَاحِب الزَّمَانِ عَلَيْهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ ابْنِ جَعْفَر الْحِمْيرَى ، أَنَّهُ كَتَبَ إلى صَاحِب الزَّمَانِ عَلَيْهِ السَّلامُ. عِندَنَا حَاكَةً مَجوس، يَا كُلُونَ الْمِيْتَةَ وَ لاَ يَعْتَسِلُونَ مِن الْجَنَابَةِ وَ يَنْسِجُونَ لَنَا ثِيَابًا . فَهَلْ تَجُوزُ الصَّلَوةِ فِيها مِنْ قَبْلِ أَنْ تُعْسَلَ } الْجَنَابَةِ فِيها مِنْ قَبْلِ أَنْ تُعْسَلَ }

٩ و عَنْهُ (مُحَمَّدَ بْنِ أَحمد بنِ يَحْيَى) عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَـنْ إبْراهيـمَ
 بْنِ أَبِي مَحْمُود قَالَ : قُلْتُ لَلرِّضَـا عَلَيْـهِ السَّـلاَم : الْجَارِيَـةُ النَّصْرَانيَّـةُ تَنْ مَحْدُود قَالَ : قَلْـمُ أَنَّـهَا نَصْرَانيَّـةٌ لاَ تَتُوَضَّـأُ وَ لاَ تَعْتَسِـل مُـنْ
 جَنَابَة ؟ قَالَ : لاَ بَأْسَ ، تَعْسلُ يَدَنْهَا . أَ

در این روایت تصریح بر طهارت اهل کتاب است، زیرا اوّلاً: اگر مقصود از خدمت صرف اختلاط بدون تماس دست نصرانیّه با أشیاء

۱- همان مصدر ، حدیث ۷ ، ص ۵۲۰

۲- همان مصدر ، حدیث ۸ . ۳- همان مصدر ، حدیث ۹ .

٤-وسائل الشيعة ، كتاب الطّهارة ، ابواب النّجاسات ، الباب (١٤) ، حديث ١١ ، ج ٣ ، ص ٤٢٢ .

فصل چهارم: روایات باب و کیفیّت دلالت آنها بر مطلوب مسریان رطوبت باشد، دیگر کلام آن حضرت که می فرمایند: اشکالی ندارد، او دستش را می شوید معنی ندارد. و ثانیاً: اینکه راوی سؤال از سریان نجاست را منحصر بر عدم وضو و بقاءبر جنابت قرارداده است ، معلوم می شود که در ارتکاز اصحاب و مسلمین در آن زمان طهارت اهل کتاب امری مسلم و قطعی بوده است ، و الأ چه دلیلی دارد که با وجود نجاست ذاتی آنها سؤال از نجاست عرضی که مشکوک الوجود است بشود؟ و ثانیاً اینکه امام علیهالسّلام می فرماید او دستش را می شوید ، بنابر فرض نجاست ذاتی اهل کتاب أمر را مشکلتر و أسوء حالاً می نماید و به عبارت دیگر عذر بدتر از گناه خواهد بود ، زیرا به مجرد تماس با آب نجاست به أشیاء مجاور سرایت نموده و تمام زندگی امام را فراخواهد گرفت .

لذا ؛ با توجّه به مطالب فوق می توان حکم به طهارت اهل کتاب را از این روایت صحیحه قطعی و مسلم دانست .

٠٠ ـ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ بِإِسْنادِهِ عَنْ سَعْدٍ، عَنْ أَحْمَدَبْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبوب، عَنْ عَبْدِالله فِين سِنانِ قَالَ : سَالَ أَبِي أَبَاعَبْدِالله فِي الْحَسَنِ بْنِ مَحْبوب، عَنْ عَبْدِالله فِي سِنانِ قَالَ : سَالً أَبِي أَبَاعَبْدِالله عَلَيْهِ السَّلاَمُ وَ أَنَا حَاضِرُ إِنِّسِي أَعِيرُ الذِّمِي ثَوْبِي وَ أَنَا أَعْلَمُ أَنَّهُ يَشْرَبُ الْحَمْرَ وَ يَأْكُلُ لَحْمَ الْخِنْزِيرِ فَيَرُدُّوهُ عَلَى "فَأَغْسِلُهُ قَبْلَ أَنْ أَصَلِّي يَشْرَبُ الْحَمْرَ وَ يَأْكُلُ لَحْمَ الْخِنْزِيرِ فَيَرُدُّوهُ عَلَى "فَأَغْسِلُهُ قَبْلَ أَنْ أُصَلِّي يَشْرَبُ الْحَمْرَ وَ يَأْكُلُ لَحْمَ الْخِنْزِيرِ فَيَرُدُّوهُ عَلَى "فَأَغْسِلُهُ قَبْلَ أَنْ أُصَلِّي فِيهِ وَلاَ تَعْسِلْهُ مِنْ أَجْل فِيهِ وَلاَ تَعْسِلْهُ مِنْ أَجْل فَيهِ فَلَا بَأْسَ فَيْكِنْ أَلُكُ أَعَرْتَهُ إِيّاهُ وَ هُو طَاهِرٌ وَ لَمْ تَسْتَيْقِنْ أَلَّهُ نَجَّسَهُ ، فَلاَ بَأْسَ فَلِكَ ، فَإِنِّكَ أَعَرْتَهُ إِيَّاهُ وَ هُو طَاهِرٌ وَ لَمْ تَسْتَيْقِنْ أَلَّهُ نَجَسَهُ ، فَلاَ بَأْسَ

# أَنْ تُصَلِّيَ فِيهِ حَتَّى تَسْتَيْقِنَ أَنَّهُ نَجَّسَهُ. ١

در این روایت گرچه مفاد تصریح بر طهارت مانند روایت سابق نیست الا اینکه ظهور در طهارت اهل کتاب به دو وجه قوی مینماید:

أوّل اینکه: بر حسب استعمال متعارف لباس و اقتراب با رطوبت بدن و یا رطوبت خارجی اگر نگوییم قطعاً تماس مُسری با بدن کتابی حاصل می شود ، لاأقل ظن عالب رافع اصل در اینجا محقق می باشد. چه اینکه همانطور که مرجّع است جریان اصل در صورت احتمال تبدّل موضوع تا جائی محکّم است که ظن متاخم به علم که همان علم عادی عرفی است در بین نباشد و الا از جریان اصل ممانعت می کند کَما حُقّق فی محلّه.

ثانیاً اینکه: راوی با وجودی که علم به احراز مورد در خصوص اهل کتاب دارد سؤال از امام را دربارهٔ أکل خیزیر وشرب خمر قرارداده است و عدم سؤال از نجاست ذاتی أهل کتاب ناشی از ارتکاز مسلمین بر عدم نجاست ذاتی آنها بوده است.

١١ مُحَمّدُ بْنُ يَعْقوبَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى،عَنْ أَحْمَدِبْنِ محمَّدٍ،عَن البن مَحْبوب،عَنِ الْعَلاءِ بْنِ رَزِين، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ قَالَ: سَالْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَنْ آنيَةٍ أَهْلِ الذِّمَّةِ وَ الْمَجُوسِ. فَقَالَ: لاَ تَأْكُلُوا فِي آنيَتِهمْ ، وَ لاَمِنْ طَعَامِهمُ الَّذِي يَطْبُحُونَ ، وَ لاَ فِي آنيَتِهمُ

١-وسائل الشيعة ، كتاب الطّهارة ، ابواب النّجاسات ، البـاب (٧٤) ، حديث ١ ،
 ج ٣ ، ص ٥٢١ .

در این روایت گرچه صدر آن نهی از مباشرت با ظروف اهل کتاب است ، الا اینکه در ذیل اختصاص اجتناب را به ظروفی که مُعَد برای شرب خمر است داده است ؛ و در غیر اینصورت دیگر تفصیل بین ظروفی که در آن غذا میخورند و یا شراب ، دیگر موردی نمی داشت ؛ و لذا می توان این روایت را از جمله روایاتی که ظهور در طهارت اهل کتاب دارند بحساب آورد .

17 ـ وعَنْهُ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ عَلَى بْنِ الْحكَمِ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْحكَمِ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْحكَمِ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ يَحيَى الْكَاهِلِيِّ قَالَ : سَٱلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلامُ عَنْ قَوْمٍ مُسْلِمِينَ يَأْكُلُونَ وَ حَضَرَهُمْ (رَجُلٌ مَجُوسِيٌّ ، أَيَدْعُونَهُ إِلَى طَعَامِهِمْ ؟ فَقَالَ : أَمَّا يَأْكُلُونَ وَ حَضَرَهُمْ (رَجُلٌ مَجُوسِيٌّ ، أَيَدْعُونَهُ إِلَى طَعَامِهِمْ " فَقَالَ : أَمَّا أَنْ الْمَجُوسِيُّ . وَ أَكْرَهُ أَنْ أُحَرِّمَ عَلَيْكُمْ شَيْئًا تَصْنَعُونَهُ فِي اللهَ فِي اللهَ وَكُمْ . '

در این روایت نیز إشعار بر طهارت اهل کتاب ظاهر است، زیرا اوّلاً: إمام علیه السّلام در پاسخ سؤال می فرماید: من اینکار را نمی کنم! و اگر نجاست اهل کتاب نزد إمام علیه السّلام مسلّم بود دیگر با این عبارت چه معنائی دارد، حضرت باید بفرماید: جائز نیست و باید ترک شود. و ثانیاً: پاسخ به اینکه من نمی خواهم چیزی را بر شما حرام کنم که دربلادتان به آن اشتغال دارید، دیگر شکّی را باقی

١-وسائل الشيعة ، كتاب الطّهارة ، ابواب النّجاسات ، الباب (١٤) ، حديث ١ ،
 ج ٣ ، ص ٤١٩ .

نمی گذارد که حضرت می خواهند حکم کراهت تماس با أهل کتاب را بیان کنند نه حرمت آن را ، زیرا درصورت تیقن به حرمت جائز نیست امام علیه السّلام مردم را اینطور در جهالت و ضلالت و فساد بیندازد ؛ مثل اینکه به افرادی که اهل شرب خمر هستند حضرت بفرماید : من نمی خواهم شرب خمر را بر شما حرام کنم زیرا شما بدان اشتغال دارید ! بنابراین منظور از روایت در اینجا کراهت است .

در این روایت تصریح بر طهارت آنها است .

14 مُحَمَّدُ بنُ يَحْيَى ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِبنِ عيسَى ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ عَمَّارِ بْنِ مَرْوانَ ، عَنْ سَمَاعَةَ ، قَـالَ : سَـأَلْتُ أَبَـاعَبْدِ اللــهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَنْ طَعَامٍ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ مَا يَحِلُّ مِنْهُ قَالَ : الْحُبُوبُ . ٢

در این روایت نیز ظهور قریب به تصریح بر طهارت آنان است ، زیرا طعام اهل کتاب که از حبوب مهیّا و مطبوخ باشد قطعاً با دست مرطوب آنان تماس حاصل نموده است ، و چنانچه آنها دارای نجاست عینی بوده باشند طعام ، نجس و استفاده محرّم می گردد.

١- الكافى ، كتاب الأطعمة ، باب طعام اهل الذّمّة و مؤاكلتهم و آنيتهم ،
 حديث ٣ ، ج ٦ ، ص ٢٦٣ .

بنابراین اینکه در بعضی از فتاوای با استناد به حبوب حکم به عدم طهارت آنها شده است با این بیان که حبوب فی حد نفسه نجس نمی باشند و عروض نجاست بر آنها نیز با اصل مرتفع می باشد ، بسیار عجیب و غریب می نماید ؛ زیرا أکل نفس حبوب یعنی غیر مطبوخ از آنها بسیار غریب و غیر متعارف است ، و مطبوخ آنها نیز با رطوبت دست أهل کتاب قطعاً تماس پیدا می کند و در این هیچ شبههای نیست ، بنابراین چنانچه ذکر شد این روایت ظهور تام در طهارت دارد ، اگر نگوئیم تصریح بر آن است .

10 عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِلَيْهِ السَّلامُ : قَالَ : سَأَلْتُهُ عَـنْ طَعَامٍ أَهْل الْكِتَابِ وَ مَا يَحِلُّ مِنْهُ . قَالَ : الْخُبُوبُ . \

اين روايت نيز در دلالت مانند روايت سابق الذّكر است.

18 مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى ، عَنْ أَحَدَبِنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَجَدَبِنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنانِ ، عَـنْ أَبِى الْجَارِودِ . قَالَ : سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَنْ قَوْلُو اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ : ﴿ وَ طَعَامُكُمْ حِلٌ لَّهُمْ ﴾ ` ﴿ وَ طَعَامُكُمْ حِلٌ لَّهُمْ ﴾ ` فقالَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ : الْحُبُوبُ وَ الْبُقُولُ . "

در این روایت نیز علاوه بر استدلال سابق ، آیهٔ شــریفه نــیز طلّ بــر طهارت آنان ذکر شده است.

١- همان مصدر ، حديث ١ . ٢- سوره المائدة (٥) قسمتي از آيه ٥ .

٣- همان مصدر ، حديث ٦ ، ص ٢٦٤ .

۱۷-أبوعلى الأشْعَرى ، عَنْ مُحَمَّد بْن عَبْد الْجَبَّار، عَنْ صَفْوانَ بْن يَحْيَى، عَنْ إسْمَاعيلَ بْن جَابِر، قَالَ:قُلْتُ لأبى عَبْدالله عَلَيْهِ السَّلاَمُ: مَا تَقُولُ فِي طَعَام أَهْلِ الْكِتَابِ؟ فَقَالَ : لاَ تَأْكُلهُ! ثُمَّ سَكَتَ هُنَيْئَةً، ثُمَّ قَالَ: لاَ تَأْكُلهُ و لاَ تَشْرُكُهُ! تَقُولُ: إنَّهُ لاَ تَأْكُلهُ و لاَ تَشْرُكُهُ! تَقُولُ: إنَّهُ حَرَامٌ و لَكِنْ تَشْرُكُهُ تَنَزُّهاً عَنْهُ ، إِنَّ فِي آنيتِهِمُ الْخَمْرَو لَحْم الْخِنْزيرِ. \حَرَامٌ و لَكِنْ تَشْرُكُهُ تَنَزُّهاً عَنْهُ ، إِنَّ فِي آنيتِهِمُ الْخَمْرَو لَحْمَ الْخِنْزيرِ. \حرامٌ و اين روايت تصريح بر طهارت ذاتي آنان است .

٨٠ و بهذا الإسْنَاد : عَنْ عَلى بن أبى طالِب عَلَيْ السَّلاَمُ : أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى الله عَلَيْه و السَّلاَمُ : أَنَّ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه و الله عَلَيْه و الله عَلَيْه و الله عَلَيْه و الله : أجيبُ وا! فَأَجَابُوا وَ أَجَابَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه و الله : أجيبُ وا! فَأَجَابُوا و أَجَابَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه و آلِه . ٢

دلالت این روایت نیز بر طهارت اهل کتاب تام می باشد .

19 ـ الْعَيَّاشَىُّ فَى تَفْسيرِهِ: عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ فَــى حَديثٍ: النَّدُ قَالَ رَجُلُّ: فَأَيْنَ قَوْلُ اللهِ: ﴿ وَ طَعَامُ الَّذِينَ أَتُـواْ الْكِتَـابَ حِلُّ لَكُمْ ﴾ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: كَانَ أَبِي عَلَيْهِ السَّلاَمُ يَقُولُ: لَكُمْ ﴾ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: كَانَ أَبِي عَلَيْهِ السَّلاَمُ يَقُولُ: إِنَّمَا ذَلِكَ الْحُبُوبُ وَ أَشْبَاهُهَا . "

نظیر این روایت قبلاً ذکر شده و همچنین کیفیّت استدلال بر طهارت اهل کتاب نیز بیان شد .

۱ – همان مصدر ، حدیث ۹ .

٢- مستدرك الوسائل ، كتاب الأطعمه و الأشربة ، ابواب اداب المائدة ، باب ١٤ ،
 حديث ٢ ، ج ١٦ ، ص ٢٣٤ .

٣- همان مصدر ، ابواب الأطعمه المحرّمة ، باب ٣٦ ، حديث ١ ، ص ١٩٨ .

٢٠ سِبْطُ الطَّبْرسى فى «مِشْكَاةِ الأنْوار»: ئق الاً مِن كِتَابِ «الْمحاسِن» لِلْبَرْقَى مَنْ مُعَاوِيَة بْنِ وَهَب ، عَنْ زَكَريّا بْنِ إبْراهيم.
 قَالَ: كُنْتُ نَصْرَانيًا فَأَسْلَمْتُ وَحَجَجْتُ، فَدَخَلْتُ عَلَى أَبِي عَبْدِاللهِ عَلَيْهِ السَّلامُ وَ قُلْتُ لَهُ: إِنِّي كُنْتُ مِنَ النَّصْرَانِيَّةِ وَإِنِّي أَسْلَمْتُ ؛ إلى عَلَيْهِ السَّلامُ وَ قُلْتُ لَهُ: إِنِّي كُنْتُ مِنَ النَّصْرَانِيَّةِ وَإِنِّي أَسْلَمْتُ ؛ إلى أَنْ قَالَ : ثُمَّ قَالَ : عَلَيْهِ السَّلامُ : اللّهُمَّ اهْدِهِ ثَلاَثاً ، سَلْ عَمَّا شِئْتَ يَا أَنْ قَالَ : ثُمَّ قَالَ : عَلَيْهِ السَّلامُ وَ أَهْلَ بَيْتِهِمْ . قَقَالَ : يَأْكُلُونَ لَحْمَ الْخِنْزِيرِ؟
 البَصَر ، فَأْكُونُ مَعَهُمْ وَ آكُلُ مِنْ بَيْتِهِمْ . فَقَالَ : يَأْكُلُونَ لَحْمَ الْخِنْزِيرِ؟
 فَقُلْتُ : لاَ وَ لاَ يَمَسُونَهُ . قَالَ : لاَبَأْسَ \_ الْحُبَرَ . \( \)

نظیر این روایت نیز در دلالت برطهارت ذاتی اهل کتاب قبلاً ذکر شده است .

٢١ كَتَابُ دُرُسْتَ بْنِ أَبِي مَنْصور: عَنْ اسْمَاعيلَ بْنِ جَابِر، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ قَالَ: قُلْتُ لأَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ : جُعِلْتُ فِذَاكَ ، آكُلُ مِنْ طَعَامِ الْيَهُودِيِّ وَ النَّصْرَانِيِّ ؟ قَالَ : فَقَالَ : لاَ تَأْكُل! قَالَ : ثُمَّ قَالَ : يَا إِسْمَاعِيلُ لاَ تَدَعْهُ تَحْرِيمًا لَهُ،وَ لَكِنْ دَعْهُ تَنزُهًا لَهُوَ تَنتَجُسًا لَهُ ؛ إِنَّ آنيَتِهِمُ الْحَمْرَ وَ الْخِنْزِيرَ . `

در ایس روایت تصریح بسر طهارت ذاتی است و اجتناب از مؤاکله بجهت عدم اجتناب از تناول لحوم خنزیر و خمر است .

٢٢ ـ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ ، بِإِسْنَادِهِ عَنْ سَعْدِ بْنِ عَبْدِالله عَنْ أَحْمَدَ بْنِ

١- همان مصدر ، ابواب الأطعمة المحرّمة ، باب ٣٧ ، حديث ١ ، ص ١٩٩ .

۲ - همان مصدر ، باب ۳۸ ، حدیث ۱ .

الْحَسَنِ بْنِ عَلَى بْنِ فَضَّالِ، عَنْ عَمْروبْ سَعِيدٍ الْمَدائِنِيِّ ، عَنْ مُصَدِّقِ بَنِ صَدَقَة ، عَنْ عَمَّارِ السَّاباطَى مَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلامُ قَالَ : سَأَلْتُهُ عَنِ الرَّجُلِ : هَلَّ يَتَوَضَا مِنْ كُوزِ أَوْ إِنَاءِ غَيْرِهِ إِذَا شَرِبَ مِنْهُ عَلَى النَّهُ يَهُودِي اللهِ عَقَالَ : نَعَمْ ! فَقُلْتُ مِنْ ذَلِكَ الْمَاءِ اللَّذِي يَشْرَبُ مَنْهُ ؟ قَالَ : نَعَمْ ! فَقُلْتُ مِنْ ذَلِكَ الْمَاءِ اللَّذِي يَشْرَبُ مَنْهُ ؟ قَالَ : نَعَمْ !

در این روایت نیز تصریح بر طهارت اهل کتاب است و إمام علیه السّلام با تکرّر سؤال راوی جای هیچ گونه شکّی را باقی نمی گذارد.

٢٣ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِبْنِ أَحَمَدَبِنِ يَحْيَى، عَـنْ أَيّـوبَ بْنِ نوح، عَنِ الْوَشّاءِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَــنْ أَبِي عَبْدِاللــهِ عَلَيْـهِ السَّـلاَمُ:
 أَثَّهُ كَرِهً سُؤْرَ وَلَــدِ الزِّنَـا، وَسُـؤْرَ الْيُــهُودِيِّ وَالنَّصْرَانِـيِّ, وَالْمُشْرِكِ، وَكُلِّ مَا ٢ خَالَفَ الإسْلامَ وَكَانَ أَشَدُّ ذَلِكَ عِنْدَهُ سُؤْرَ النَّاصِب. "

ایس روایت گرچه بطور ارسال نقل شده است، امّا روات حدیث حکایت از صحّت انتساب آن به امام علیهالسّلام دارند، مضافاً به موافقت مضمون آن با سایر احادیث مسنده و صحیحه که قبلاً ذکر گردیده است. باید اذعان نمود که در نزد امام علیهالسّلام جمیع اصناف از مردم محکوم به طهارت ذاتیّهاند و ظهور لفظ کَوه در

١-وسائل الشيعة ، كتاب الطّهارة ، ابواب الأسار ، الباب (٣) ، حديث ٣، ج ١ ،
 ص ٢٢٩ .

٢- كتاب المصنّف (من) عن نسخة (تعليقه)

٣- همان مصدر ، حديث ٢ .

عدم نجاست بر این معنی دلالت دارد ؛ مضافاً به قرینهٔ وحدت سیاق ، زیرا بالإجماع سؤر ولد الزّنا نجس نمی باشد ، و محل لفظ کُره بر دو مصداق نجس العین و طاهر العین بسیار مستبعد است . بلکه از امام علیه السّلام پذیرفته نمی شود ؛ زیرا اگر مقصود از کراهت نفس ، مکروه بودن تناول بواسطهٔ کدورت طعام باشد بسیاری از اصناف دیگر نیز مشمول این قاعده خواهند شد ، مانند سؤر حائض و غیره ...

فلذا اختصاص اهل كتاب ومشرك به نجاست و وجوب اجتناب ، و ولد الزّنا به طهارت و استحسان اجتناب از طريق محاوره به دور مي باشد .

آنچه از مجموع این روایات که باید آن را درحد تواتر به حساب آورد استفاده می شود ، حکم قطعی به طهارت ذاتی اهل کتاب است . زیرا در بعضی از آنان تصریح به طهارت شده است ، مانند روایت اوّل و نهم و دوازدهم و هفدهم و بیستم و بیست و یکم و بیست و دوم ؛ و بقیهٔ روایات نیز دارای ظهور تام و غیر قابل تردید در طهارت آنان می باشد . و لهذا با توجّه به مطلب مذکور مرحوم شیخ أنصاری ـ رحمة الله علیه ـ حکم به طهارت اهل کتاب را طبق روایات وارده متعیّن می داند . لولا مسألهٔ اجماع مدّعا و حکم اصحاب به نجاست آنان ! و این بسیار عجیب و غریب می نماید چنانچه بعداً ذکر خواهد شد.

و أمّا دستهٔ دوم : روایاتی است که در آن نهی از تماس وارتباط با اهل کتاب شده است ، ولی با أدنی تأمّلی غرض و حکمت نهی در

كلام إمام عليه السلام مشخص خواهد شد.

١ عَنْ أَبِي عَلَى الْأَشْعَرَى مَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِالْجَبّارِ ، عَنْ صَفْوانَ ،
 عَنِ الْعَلاء بْنِ رَزِينِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْهَ السَّلاَمُ
 فِي رَجُل صَافَحَ رَجُلاً مَجُوسِيًّا ، فَقَالَ : يَعْسِلُ يَدَهُ وَ لاَ يَتَوَضَّالُ !

٢ عَنْ حَميدِ بْنِ زِياد ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ وُهَيْبِ بْنِ حَفْص،
 عَنْ أَبِي بَصِيرٍ عَنْ أَحَدِهِمَا عَلَيْهُما السَّلامُ فِي مُصَافَحَة الْمُسْلِمِ
 الْيَهُوديِّ وَ التَّصْرَانِيَّ ، قَالَ مِنْ وَ رَاءِ الثَّوْبِ ؛ فَإِنْ صَافَحَكَ بِيَدِهِ
 فَاغْسِلْ يَدَكَ . '

٣ ـ و عَنْ عِدَّة مِنْ أَصْحابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ ، عَنْ عَلَى بْنِ جَعْفُو، عَنْ أَخيه أبسى الْحَسَنِ موسَى عَلَيْهِ السَّلاَمُ ، قَالَ : سَأَلْتُهُ عَنْ مُؤَاكلَةِ الْمجُوسِيِّ فِي قَصْعَةٍ وَاحِدة ، وَ اَرْقُدَ مَعَهُ عَلَى فِرَاش وَاحِدٍ ، وَ أُصَافِحَهُ ؟ قَالَ : لاَ. "

٣- و عَنْهُمْ ، عَنْ أَحْمَدَ، عَنْ إسْمَاعِيلَ بْنِ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ زِياد،
 عَنْ هارونَ بْنِ خارِجَةَ ، قَالَ : قُلْتُ لأبى عَبْدِالله عَلَيْهِ السَّلاَمُ : إنّى أَخْالِطُ الْمجُوسَ آكُلُ مِنْ طَعَامِهِمْ ؟ فَقَالَ : لاَ. أَ

۵ ـ و عَنْ عَلَى بن إبْراهيم ، عَنْ أبيهِ ، عَنْ عَبْدِالله بن الْمُغَيْرة ، عَـنْ سُورْ سَعِيدِ الأعْـرَج ، قَـال : سَـأَلْت أَباعَبْدِالله عَلَيْه السَّـلام عَـنْ سُـوْر الْيَهُودِي و النَّصْراني ، فقال : لاَ.

١ و ٢ - وسائل الشيعة ، كتاب الطهارة ، ابواب النجاسات و الأوانى و الجلود ،
 الباب (١٤) ، احاديث ٣ و٥ ، ج ٣ ، ص ٤١٩ .

٣ و ٤ و ٥- همان مصدر ، احاديث ٦ و ٧ و ٨.

در ایس روایات چنانچه ملاحظه می شود هیچ شاهدی بر نجاست ذاتی اهل کتاب مشاهده نمی شود ؛ زیرا راوی سؤال خود را متمرکز بر جواز مؤاکله و همغذاشدن با اهل کتاب قرارداده است ، نه بر نجاست ذاتی آنان ؛ و نهی إمام علیه السّلام چنانچه ممکن است بر اصل نجاست اهل کتاب مترتب باشد همچنین ممکن است بر عدم طهارت عارضی که از عدم اجتناب از خمر و لحم خنزیر ناشی می شود مترتب گردد ، چنانچه در روایات دسته اوّل ذکر گردید . فبناء علیهذا هیچ ظهوری در ناحیهٔ حرمتِ ناشی از نجاست ذاتی منعقد نمی گردد. و لولا روایات صریحهٔ بر طهارت ذاتی اهل کتاب ، موقع ، موقع جریان اصل و حکم به طهارت است .

همچنین در هیچ یک از ایس روایات امام علیه السّلام نهی خود را متأثّر از نجاست ذاتی اهل کتاب قرارنداده ؛ و صرفاً امر به اجتناب فرموده است . و این مسأله ، إیهام برنجاست عَرَضی آنها را دارد .

و كذلك با وجود روايات صريحه برطهارت مقتضاى قاعده جمع ، حكم به طهارت ذاتى آنها و كراهت مؤاكله با آنان بواسطهٔ عدم اجتناب از نجاسات بطور متعارف مىباشد . و شاهد بر ما نحن فيه روايتى است كه ذيلاً مذكور مى شود .

وَعَنْهُ ، عَنِ الْحَسَنِ بْزِعَلَى الْكُوفِيِّ ، عَنْ عَبّاسٍ بْنَ عامِرَ ، عَنْ عَلَى بْنِ مَعْمَرٍ ، عَنْ خَالِدٍ الْقَلانِسَيِّ قَالَ : قُلْتُ لأبي عَبْدِاللّهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: ٱلْقَى الذِّمِّيُّ فَيُصَافِحُنِي ، قَالَ : إمْسَحْهَا بالتُّرَابِ وَ بالْحَائِطِ ! قُلْتُ :

### فَالنَّاصِبَ ؟ قَالَ: اغْسِلْهَا . ا

امام علیهالستلام در این روایت امر به ازالهٔ قذارت به مسح به تراب و یا حائط می کنند، و مقتضای فقه الحدیث آنست که در صورت عدم رطوبت دست ذمّی دیگر چه جای ازالهای می باشد؟ و چگونه إمام علیهالستلام در مورد ذمّی حکم به ازاله بواسطه خاک و یا حائط می کند امّا در مورد ناصب حکم به ازالهٔ با آب می نماید در حالیکه دست در هر دو مورد خشک است و تفاوتی بین دو چیز خشک در سرایت به هم وجود ندارد ؟ پس قطعاً باید در مورد رطوبت دست و سرایت عرق بدن به دست مسلمان باشد ؛ که در این صورت اگر ذمّی محکوم به نجاست ذاتی بود چگونه با مسح به تراب و یا حائط مرتفع می شود ؟ مضافاً به اینکه چطور در مورد ناصب حکم به ازاله با آب می شده است ، دیگر چه فرقی بین ناصب و غیر ناصب از نقطه نظر ترتّب حکم بر نجاست ذاتی می باشد ؟

فلهذا می توان این روایت را از جمله روایات داله بر طهارت داتی ذمّی و غیر ذمّی دانست زیرا وحدت سیاق در ذمّی وناصب حکم به قذارت عارضی آنان نه ذاتی می نماید ؛ منتهی این قذارت در ناصب أقوی و أشد می باشد .

فعلیهذا حمل مرحوم شیخ حر" \_ رحمة الله علیه \_ روایت را بر عدم رطوبت خالی از اشکال نیست .

۱ – همان مصدر ، حدیث ٤ ، ص ٤٢٠ .

فصل چهارم: روایات باب و کیفیّت دلالت آنها بر مطلوب........

نظیر روایات فوق روایاتی است که بسیاری از فقهاء آنها را دلیل بر نجاست اهل کتاب دانستهاند .

١- وَبَأَسْنَادِهِ عَنْ عَلَى بْنِ جَعْفَر، أَنَّهُ سَأَلَ أَخَاهُ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَن التَّصْرائي يَعْتَسِلُ مَع الْمُسْلِمِ فِى الْحَمَّامِ، قَالَ : إذا عَلِمَ أَنَّسهُ لَصْرَانِيُّ اغْتَسَلَ بِعَيْر مَآءِ الْحَمَّامِ، إلاَّ أَنْ يَعْتَسِلَ وَحْدَهُ عَلَى الْحوضِ فَيَعْسِلُهُ ثُمَّ يَعْتَسِلَ . وَسَأَلَهُ عَن الْيَهُودِي وَالنَّصْرَانِيِّ يُدْخِلُ يَدَهُ فِي الْمَا فَي عُلَى الْمَا إِلاَّ أَنْ يُضْطَرَ إِلَيْهِ. \ الْمَا إِلاَّ أَنْ يُضْطَرَ إِلَيْهِ. \ الْمَا إِلَيْهِ. \ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْ

در این روایت نیز امام علیهالسّلام حکم به عدم غسل مسلمان ابتداء در صورت غسل کتابی از همان آب میکنند. سپس در آخر روایت میفرمایند: چنانچه آب دیگری نبود می توان با همان آب وضوء گرفت ؛ در حالیکه کاملاً واضح است وضوء باید با آب طاهر باشد و چنانچه مکلّف جهت صلوة آب طاهری نیافت باید تیمّم عوض از وضوء نماید ، نه اینکه با همان آب نجس غسل یا وضوء بگیرد.

و از این باب است روایت آتیه:

٢ و بإسنادِهِ عَنْ مُحَمَّدِ بن أَحْمَدَ بْنِ يَحْيَى، عَنِ الْعَمْرَكَـى، عَنْ عَلَـى الْبن جَعْفَر، عَنْ أخيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَر عَلَيْهِ السَّلاَمُ قَـالَ: سَاأَلتُهُ عَـنْ فِرَاشَ الْيَهُودِيِّ وَالنَّصْرَانِيِّ يُنَامُ عَلَيْهِ ؟ قَالَ: لاَ بَأْسَ، وَ لاَ يُصَلَّى فِــى ثِيَابِهِمَا. قَالَ: لاَ يَأْكُلُ الْمُسئلِمُ مَعَ الْمَجُوسِيِّ فِى قَـصعةٍ وَاحِـدة، وَ

۱ – همان مصدر ، حدیث ۹ ، ص ٤٢١ .

لاَ يُقْعِدُهُ عَلَى فِرَاشِهِ وَ لاَ مَسْجِدِهِ وَ لاَ يُصَافِحُهُ. قَالَ: وَ سَــَأَلْتُهُ عَـنْ رَجُلِ اشْتَرَى ثَوْبًا مِنَ السُّوق لِلُّبْسِ لاَيَـدْرى لِمَـنْ كَـانَ ، هَـلْ تَصِحُّ الصَّلَوةُ فِيهِ؟ قَالَ: إن اشْتَرَاهُ مِنْ مُسْلِمٍ فَلْيُصَلِّ فِيهِ ، وَ إِن اشْـتَرَاهُ مِـنْ مُسْلِمٍ فَلْيُصَلِّ فِيهِ ، وَ إِن اشْـتَرَاهُ مِـنْ مَصْرَانى فَلَا يُصَلِّى فِيهِ حَتَّى يَعْسِلَهُ . \

#### و همچنین روایت:

أَحْمَدُ بْنُ أَبِي عَبْدِاللهِ الْبَرقِيُّ في «الْمَحاسِن»، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى، عَنْ صَفْ وَانَ بْنِ يَحْيَى، عَنْ موسَى بن بَكْر، عَنْ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِي عَبِدِاللهِ عَلَيهِ السَّلاَمُ في آنِيَةِ الْمَجوسِ قَالَ : إِذَا اضْطُرِر ثُمُ إلَيْهَا فَاغْسِلُوهَا بِالْمَاءِ. ٢

این روایات نیز همان حکم روایات سابق را دارند ؛ زیرا گرچه نهی از غسل و یا تناول آنیه مجوس و یا لُبس ثیاب بدون در نظر گرفتن روایات دالّهٔ بر حلّیت \_ چنانچه گذشت \_ موجب ظهور بدوی بر نجاستاند ، الا اینکه صریح روایات دالّه بر حلّیت در تمام موارد مذکوره جای شکّی مبنی بر نجاست ذاتی اهل کتاب باقی نمی گذارند ، و نهی در این روایات از باب رجحان احتیاط و تجنّب از قذارات است نه از باب نهی تحریمی مولوی .

گرچه در این باب روایات دیگری موجود است ولی چنانچه گذشت یا در دلالت بر طهارت صراحت و یا ظهور دارند و یا رجوع به

۱- همان مصدر ، حدیث ۱۰ ، ص ٤٢١ ، در طبع آل البیت (تصع) دارد و در تعلیقه (تصلح) از هامش مخلوط نقل نموده .

۲- همان مصدر ، حدیث ۱۲ ، ص ٤٢٢ .

نکتهٔ قابل ذکر اینکه: گرچه در بعضی از ادله ارسال و یا أحیاناً ضعفی مشاهده شود، امّا با توجّه به صحّت سند و دلالت قطعیّهٔ سایر روایات جای هیچ شکّی را برای فقیه در دلالت بر طهارت ذاتی باقی نخواهد گذاشت. و تشکیک در تعیّن این دسته از روایات نه به ملاحظهٔ نفسِ دلالت آنها و نه به جهت استناد آنان است، بلکه از دو جهت دیگر میباشد. أوّل: إدّعای إجماع امامیّه بر نجاست اهل کتاب ؛ و دوم: إعراض اصحاب است از این دسته از روایات. امّا چنانچه پس از این ذکر خواهد شد، در هر دو مورد خدشه و نظر محقق است.

یکی از ادلّه بر طهارت اهل کتاب جـواز ازدواج بـا آنـها میباشـد، و روایات در این باب از حدّ تواتر خارج است؛ از جمله:

١- مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ ،عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ،عَـن الْحَسَن بْـن مَحْبوب ، عَـن مُعَاوِيَـةَ بْـن وَهْـب وَ غَـيْره جَمِيعًا عَـن الْحَسَن بْـن مَحْبوب ، عَـن مُعَاوِيَـةَ بْـن وَهْـب وَ غَـيْره جَمِيعًا عَـن أَى عَبْدِ اللّه عَلَيْه وليَّـة وَ أَلِي عَبْدِ اللّه عَلَيْه وليَّـة وَ النَّصْرَانيَّـة ، فَقَـال َ : إِذَا أَصَـاب الْمُسْلِمة فَمَا يَصَنَـع بالْيُهُودِيَّـة وَ النَّصْرَانيَّة ؟ فَقَلْت لَه : يَكُون لَه فيها الْهَوى ، قَـال َ : إِنْ فَعَل فَلْيَمْنَعْها النَّصْرَانيَّة ؟ فَقُلْت لَه عَلَى فَلْيَمْنَعْها الْهَوى ، قَـال َ : إِنْ فَعَل فَلْيَمْنَعْها مِنْ شُرْبِ الْحَمْر وَ أَكْـل لَحْم الْخِـنْزير ؛ وَ اعْلَـم أَ نَ عَلَيْه فِـى دينه غَضَاضَة . \

١- وسائل الشّيعة ، كتاب النكاح ، ابواب ما يحرم بالكفر و نحوه ، الباب (٢) ، 🗢

از این روایت صحیحة السّند چنانچه پیداست شرعاً منعی و جود ندارد، ولی کراهت از باب اختلاط و مسائل روحی و تأثیرات و تأثرات می باشد.

٢- وَ عَنْهُ ، عَنْ أبيهِ ، عَنْ إسْمَاعيلَ بْنِ مَرَّارٍ وَ غَيْرِهِ ، عَنْ يونْسَ عَنْهُمْ عَلَيْهِمُ السَّلاَمُ قَالَ : لاَ يَنْبَغِى لِلْمُسْلِمِ الْمُوسِرِأَنْ يَتَزَوَّجَ الأَمَـةَ إلاَّ أَنْ لاَيَجْدَ حُرَّةً ؛ وَ كَذَلِكَ لاَيَنْبَغِى لَهُ أَنْ يَتَزَوَّجَ امْـرأَةٌ مِـنْ أَهْـلِ الْكِتَـابِ إلاَّ فِي حَالٍ ضَرُورَة حَيْثُ لاَيَجدُ مُسْلِمَةً حُرَّةً وَ لاَ أَمَةً . \

٣- وعَنْ عَلَى بْنِ إِبْراهيمَ ،عَنْ أبيهِ ،عَنْ إسْمَاعيلَ بْنِ مَرَّارٍ ،عَنْ يونُسسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ عَـنْ أبي جَعْفَ رِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ فى حَديثٍ قَالَ : لاَ يَئْبَغِى َ لِلْمُسْلِمِ أَنْ يَـتَزَوَّجَ يَهُودِيَّـةً وَ لاَئَصْرَانِيَّـةً وَ هُـو يَجدُ مُسْلِمةً حُرَّةً أَوْ أَمَةً .

در این دو روایت چنانچه مشهود است لفظ لاینبغی ظهور در کراهت دارد نه در حرمت ، و دلیل آن نیز اختلاط مسلمان با غیر ملتزمین از سایر ادیان و بالنتیجه تبدیل أحوال و نفسانیّات می باشد .

۴ - مُحَمّدُ بْنُ الْحَسَنِ بإسْنَادِهِ...عَنْ حَفْصِ بْنِ غِياثِ ،قَالَ : كَتَسبَ بَعْضُ إِحْوَانِي أَنْ أَسْأَلَ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَن مَسَائِلَ فَسَأَلْتُهُ عَن إِحْوَانِي أَنْ أَسْأَلَ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَن مَسَائِلَ فَسَأَلْتُهُ عَن الأسِيرِ هَلْ يَتَزَوَّ مُ فِي دَارِ الْحَرْبِ ؟ فَقَالَ أَكْرَهُ ذَلِكَ ؛ فَإِنْ فَعَلَ فِي بِلاَدِ الرُّومِ فَلَيْسَ هُوبَحَرَام ، هُو نكاح ً ؛ وَ أَمّا فِي التُّرِكِ وَ الدَّيْلَم وَ الْحَزَرِ

<sup>←</sup> حدیث ۱، ج ۲۰، ص ٥٣٦.

او ۲ - همان مصدر ، حدیث ۳و۲ ، ص ٥٣٧ و ٥٣٦ .

در این روایت تصریح به جواز برای مسلمانی شده است که زوجه نصرانیه از بلاد روم اختیار می نماید.

۵- مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقوبَ... عَنْ زُرارةَ بْنِ أَعْيَــنَ قَـالَ : سَـالْتُ أَبَـا جَعْفَـرِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَـنْ نكاحِ الْيَهُودِيَّةِ وَ النَّصْرَانيَّة ، فَقَـالَ : لاَ يَصْلُـحُ لِلْمُسْلِمِ أَنْ يَنْكِحَ يَهُودَيَّةًو لاَنصْرَانيَّة ، إِنَّمَا يَحِلُّ مِنْهُنَّ نكَاحُ الْبُلهِ . '
 ٤- و عَنْ عَلَى بْنِ إبْراهِيمَ... عَنْ زُرارةَ قَالَ : قُلْتُ لأبـــى جَعْفَـرِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ : إِنِّى أَحْشَى أَنْلا يَحِلَّ لِى أَنْ أَتْزَوَّجَ مِمَّن لَمْ يَكُنْ عَلَى أَمْرِى ، فَقَالَ : وَ مَا الْبُلهُ؟ قَالَ: هُنَ الْمُسْتَضْعَفَاتُ مِنَ اللاَتِي لاَ يَنْصِبْنَ وَ لاَ يَعْرفْنَ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ . "

٧- عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى...عَنْ حَمْرانَ بْنَ أَعْيَنَ قَالَ: كَانَ بَعْضُ أَهْلِهِ يُرِيدُ التَّزْوِيجَ فَلَمْ يَجِدِ امْرَأَةً مُسْلِمَةً مُوافِقَةً فَذَكَرْتُ ذَلِكَ يُرِيدُ التَّزْوِيجَ فَلَمْ يَجِدِ امْرَأَةً مُسْلِمَةً مُوافِقَةً فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لأبي عَبْدِاللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ ، فَقَالَ: أَيْنَ أَنْتَ مِنَ الْبُلْهِ الَّذِيسَ لَا يَعْرِفُونَ شَنْئًا. أَ

از این روایات با تصریح بر جواز تزویج کتابیه استفاده می شود که مقصود و غایت از کراهت ازدواج مسلمین با اهل کتاب تأثیر اخلاق و منش آنها بر ازدواجشان بواسطه مزاوجت می باشد و الا صرف ازدواج با آنها هیچ مشکلی بوجود نخواهد آورد چنانچه در مورد بُله

۱ – همان مصدر ، حدیث ٤ ، ص٥٣٧ .

٢و٣و٤ - همان مصدر ، باب ٣ ، احاديث ١و٢و٣

١٠٦....... رساله طهارت انسان

از آنان حكم به جواز تصريحاً ذكر شده است .

دلیل بر این مطلب نیز روایت أبی مریم أنصاری از إمام باقر علیهالسّلام است:

سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَر عَلَيْــهِ السَّـلاَمُ عَـنْ طَعَـامِ أَهْـلِ الْكِتَـابِ وَ نِكَاحِـهِمْ حَلاَلٌ هُو ؟ قَالً : نَعَمْ قَدْ كَانَتْ تَحْتَ طَلْحَةَ يَهُودِيَّةٌ . \

و نيز روايت محمّد بن مسلم از إمام باقر عليه السّلام:

قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنْ نِكَاحِ الْيَهُودِيَّةِ وَ النَّصْرَانِيَّةِ ، فَقَالَ: لاَبَسَأْسَ بِهِ ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ كَائت تحت طَلْحَة بْنِ عُبَيْدِ اللّهِ يَهُودِيَّةٌ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَ آلِهِ . ٢

در این روایات تصریح بر جواز نکاح شده است. بنابراین می توان کراهت در روایات دیگر را که با عبارت لاینبغی و یا لایحل است حمل بر مواردی نمود که شبهه تأثیرگذاری بر افراد مسلمان برود ، چنانچه صریح روایات گذشته بوده است .

تا اینجا بعضی از روایاتی را که دال بر جواز نکاح و ازدواج دائم با اهل کتاب است ذکر شد ؛ البته روایات دیگری که دلالت بر جواز نکاح اهل کتاب را متعة مینماید به حد وفور در مصادر روائی داریم که دیگر به جهت اختصار و حصول مطلب ، از ذکر آنها صرف نظر می کنیم .

و امّا بیان استدلال بر طهارت اهل کتاب و کیفیّت استفاده آن از

۱ و۲ - همان مصدر ، باب ٥ ، حدیث ۳ و٤ ، ص ٥٤١ .

فصل چهارم: روایات باب و کیفیّت دلالت آنها بر مطلوب ۱۰۷ .... ۱۰۷ یفیّت دلالت آنها بر مطلوب روایات فوق الذّکر:

شکّی نیست که در ازدواج مخصوصاً در صورت دوام ، مسأله اختلاط و تماس زوجین با یکدیگر به دو طریق حاصل میشود؛ اوّل: تماس طرفین مباشرتاً بنحوی که قطعاً در صورت نجاست ذاتی یکی از طرفین موجب تنجّس طرف آخر و ارتکاب عمل حرام خواهد شد ، و در این هیچ شکّی وجود ندارد . و در صورت دوّم : بواسطه تماس با اشیاء داخل منزل از ظروف و ألبسه و طبع غذا و غیره است که در این صورت نیز قطعاً با وجود نجاست یکی از طرفین ، محذور فوق حاصل خواهد شد ؛ و احتیاط در صورت دوّم نه تنها عادة مستحیل ، بلکه قطعاً از ناحیه شارع مردود میباشد ، زیرا موجب عسر و حرج در حدّ ما لایتحمّل خواهد شد .

بناءً عليهذا اينكه بعضى توجيه كردهاند روايت حضرت رضا عليهالسلام را كه در منزل خود جارية نصرانيه داشتهاند، و حمل بر صورت تقيّه نمودهاند، و يا اينكه آن حضرت را در مورد جاريه مسلوب الاختيار دانستهاند، مردود مىباشد؛ زيرا اولاً: سياق روايت با تقيّه منافات دارد و تعبير آن حضرت مانع از حمل بر تقيّه است. ثانياً: حضرت مى توانستهاند او را در اشتغال به امور منزل محدود نمايند بنحوى كه موجب تسرى نجاست نشود. ثالثاً: بر فرض كه حضرت مسلوب الإراده باشند در إبقاء جاريه، پس اين همه روايات صحيحة السّند مذكوره چه خواهد شد؟

با تـوجه بـه مطـالب فـوق مي تـوان اذعان نمود كه ادله جواز نكاح

اهل کتاب می تواند فی حد نفسها به عنوان دلیلی مستقل بر طهارت ذاتی اهل کتاب اقامه شود .

نکته: در مورد جواز و یا عدم جواز نکاح با مشرکین روایتی را در «علل الشّرایع» نقل میکند:

مُحَمَّدُ بْنُ عَلَى ّبْنِ الْحُسَيْنِ فِى «الْعِلَل» عَنْ أبيهِ ، عَنْ سَعْدٍ عَنِ الْقاسِمِ الْبِنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ سُلَيْمانَ بِنِ داوُدَ ، عَن عيسَى بْنِ يوئُس عَن عَن اللَّوْزَاعِيِّ ، عَن الزُّهْرِيِّ ، عَنْ عَلَي بْنِ الْحُسَيْنِ عَلَيْهِ ماالسَّلاَمُ قَالَ : لاَ يَحِلُّ لِلأسِيرِ أَنْ يَتَزَوَّجَ مَا دَامَ فِي أَيْدِي الْمُشْرِكِينَ مَحْافَةَ أَنْ يُولَدَ لَهُ فَيَنْقَ وَلَدُهُ كَافِراً فِي أَيْدِيهِمْ . '

إمام سجاد عليه السلام در اين روايت عدم جواز را به جهت ترس از تأثير اخلاق و آداب مشركين بر أولاد مسلمانها مي دانند . با توجّه به كيفيّت تعليل إمام عليه السلام أنچه از اين روايت استفاده مي شود أنست :

اوّلاً: عدم جواز نکاح با مشرکین نه به جهت حرمت ذاتی بلکه بواسطه عروض و طرو مانع است ، و آن تأثیر آداب کفر در بلاد مشرکین میباشد . ثانیاً : اگر چنانچه خود مشرکین دارای نجاست ذاتیه باشند دیگر چه لزومی دارد که إمام علیه السّلام عدم جواز نکاح را بر تأثیر از آداب کفر قراردهد! زیرا پر واضح است که در صورت نجاست مشرکین قطعاً نکاح با آنان به همان جهاتی که قبلاً ذکر شد حرام

١- علل الشرايع ، باب ٢٧٠ ، حديث ١ ، ج ٢ ، ص ٥٠٣ .

فصل چهارم: روایات باب و کیفیّت دلالت آنها بر مطلوب ۱۰۹ میاشد و قطعاً مانع و صارف ذاتی ، أولی است به ذکر از مانع و صارف خارجی و عرضی ؛ فتدبّر .

بنابراین چه ما بتوانیم از این روایت جواز نکاح با مشرکه را استنباط بنمائیم یا نتوانیم ، این روایت خود دلیل است بر طهارت ذاتی مشرکین به همین کیفیتی که در استدلال مذکور شد .

یکی دیگر از ادلّـه طهارت ذاتی اهـل کتـاب جـواز رَضْع کتـابی است به طفل مسلمان . در این زمینه روایاتی وارد است ، از جمله :

١- مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ، عَنْ أبي عَلى الْشُعْرِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ السَّدِ مَنْ أبي عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ اللَّجَبَّارِ، عَنْ صَفوانَ ، عَن سَعيدِ بْنِ يَسار، عَنْ أبي عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ . قَالَ : لاَتَسْتَرْضِعِ الصَّبِيَّ الْمَجُوسِيَّةَ وَ تَسْتَرْضِعُ لَـهُ الْسَلامُ . قَالَ : لاَتَسْتَرْضِعِ الصَّبِيَّ الْمُجُوسِيَّةَ وَ تَسْتَرْضِعُ لَـهُ الْيَهُودِيَّةَ وَ النَّصْرانيَّةَ وَ لاَ يَشْرَبْنَ الْحُمْرَ ، يُمْنَعْنَ مِنْ ذَلِكَ . \

در این روایت نهی از رَضْع مجوسیه ، کراهت است نه تحریم چنانچه در روایت بعد ذکر خواهد شد.

٢ و عَنْ عَلَى بن إبراهيم ،عَنْ أبيه ،عَنْ حَمّاد، عَنْ حَريز،عَنْ مُحَمَّد ابن مُسلِم ، عَنْ أبسى جَعْف عَلَيْه السَّلاَمُ قَالَ : لَبَنَ الْيَهُودِيَّة وَ النَّصْرَانيَّة وَ الْمجُوسِيَّة أَحَبُ إلَى مَنْ وَلَدِ الزِّنَا . \( \)

٣ وَعَنْ مُحَمَّدِبْنِ يَخْيَى عَنْ أَحْمَدَبْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَلَى ِّ بْنِ الْحَكَسمِ...عَنْ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ المَا اللهِ اللهِ المَا اللهِ اللهِ المَا المَا اللهِ المَا المَا اللهِ المَا المَا ال

١- وسائل الشيعة ، كتاب النكاح ، ابواب احكام الأولاد ، الباب (٧٦) ، حديث ١ ،
 ج ٢١ ، ص ٤٦٤ .

عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ : سَأَلْتُهُ عَنْ مُظَاءَرَةِ الْمجُوسِيِّ ، قَالَ : لاَ؛ وَ لَكِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ .\

چهارم روایتی است که در آن حتّی رضع مشرکه نیز جائز شمرده شده است:

٢ - و عَنْ حُمَيْدِ بْن زياد ، عَن الْحَسَن بْن مُحَمَّدِ بْن سُماعَة ، عَنْ غَيْر وَاحِدٍ عَنْ أَبَانَ بْن عُثْمان ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَن بْسن أَبى عَبْدِ اللّهِ قَال : وَاحِدٍ عَنْ أَبَاعَ بْدِاللّه عَلَيْهِ السَّلاَمُ : هَلْ يَصْلُحُ لِلرَّجُل أَنْ تُرْضِع لَـ هُ سَأَلْت أَبَاعَ بْدِاللّه عَلَيْهِ السَّلاَمُ : هَلْ يَصْلُحُ لِلرَّجُل أَنْ تُرْضِع لَـ هُ الْيَهُودِيَّةُ و النَّصْر انيَّةُ و الْمُشْرِكَة ؟ قَال : لاَ بَأْس ! و قَال : امْنَعُوهُم شُرْبِ الْخَمْر . \

۵ - أَحْمَدُ بْنَ عَلَى بْنِ الْعَبَّاسِ التَّجاشَى ... عَنِ الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَارِ، قَالَ : لِي جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَلَيْ هِمَا السَّلاَمُ : رِضَاعُ الْيَهُودِ يَّةِ وَ النَّصْرَانِيَّةِ خَيْرٌ مِنْ رِضَاعِ النَّاصِبيَّةِ .

در ایس روایت بر جواز رضاع ناصبیّه تصریح شده است ، در حالیکه در روایتی که قبلاً ذکر شده بود إمام علیهالسّلام می فرماید: ناصبی از سگ نجستر است . و این روایت خود دلیلی است بر اینکه مقصود از نجاستِ منظور إمام باقر علیهالسّلام قذارت نفس و کدورت باطنی بوده است نه نجاست ذاتی .

۱- همان مصدر ، حدیث ۳؛ ولیکن در طبع آل البیت بجای کلمه (مُظَاءرة) لفظ (مُظاهِرة) آمده ، برخلاف طبع دارالکتب الاسلامیّة و « فروع کافی » ج 7 ، ص ٤٦ .
 ۲- همان مصدر ، حدیث ٥ ، ص ٤٦ .

٣- همان مصدر ، باب ٧٧ ، حديث ١ ، ص ٤٦٦ .

عَنْ جَدِّهِ عَلَى "بْنُ جَعْفَر في «قُرْبِ الإسْنَادِ» عَنْ عَبْدِ الله بْننِ الْحَسَن، عَنْ جَدِّهِ عَلَى "بْنِ جَعْفَر عَلَيْهِ الله لله مُ قَالَ: عَنْ جَدِّهِ عَلَى "بْنِ جَعْفَر عَلَيْهِ الله لله مُ قَالَ: سَأَلْتُهُ عَن الرَّجُلِ الْمُسْلِمِ هَلْ يَصْلُح لَه أَنْ يَسْتَرْضِعَ الْيَهُودِيَّةَ وَ سَأَلْتُهُ عَن الرَّجُلِ الْمُسْلِمِ هَلْ يَصْلُح لَه أَنْ يَسْتَرْضِع الْيَهُودِيَّةَ وَ النَّصْرَانِيَّةَ وَ هُنَّ يَشْرَبْنَ الْحَمْر ؟ قَالَ: امْنَعُوهُنَّ مِن شُرب الْحَمْر مَا النَّصْرَانِيَّة وَ هُنَّ يَشْرَبْن الْحَمْر ؟ قَالَ: امْنَعُوهُنَّ مِن شُرب الْحَمْر مَا أَرْضَعْنَ لَكُمْ. وَ سَالَلْتُهُ عَن الْمَرْأَةِ وَلَدَت مِن رَبًا هَلْ يَصْلُح أَنْ يُسْتَرْضَعَ لَبَنُهَا ؟ قَالَ: لا وَ لا ابْنَتِهَا الَّتِي ولُدَت مِن الرِّنَا. \

نکته: با توجه به روایات دیگر مبنی بر جواز رضاع مجوسیه، روشن می شود که مقصود از اضطرار نه به آن معنای مصطلح که موجب حلیّت اکل میته و نجس شود است، بلکه به معنای عُسر و حرج متعارف می باشد و همچنین نهی از رضاع مجوسیّه در روایات دیگر نیز محمول بر کراهت است نه حرمت؛ زیرا علاوه بر آنجه که ذکر شد، از آنجا که در روایات حکم مجوسیّه را در سیاق حکم سایر

۱ و۲- همان مصدر ، باب ۷٦ ، حدیث ۷ و ٦ .

اهل کتاب می شمارد ، لذا با توجه به طهارت ذاتی آنها حکم به حرمت رضاع از ناحیهٔ نجاست لبن وجهی نخواهد داشت .

اینها برخی از روایاتی بود که در مجامع حدیث در مورد رضاع اهل کتاب و غیر آنها آمده است. و امّا بیان استدلال بر طهارت اهل کتاب بواسطهٔ این روایات :

أوّلاً: همان طور که ذکر شد در بعضی از روایات مذکوره امام علیه السّلام رضاع اهل کتاب را بر رضاع تولّد از زنا (زانیه) ترجیح می دهد در حالیکه بالضّرورة من الشّرع کسی قائل به نجاست زانیه و کذلک لبن حاصل از او نشده است. و دلیلی هم دراین باره وجود ندارد.

ثانیاً: در بسیاری از ایس روایات إمام علیه السّلام جواز رضاع اهل کتاب را مشروط بر عدم أکل لحم خنزیر و عدم شرب خمر بواسطهٔ نجاست و است، در حالیکه حرمت لحم خنزیر و شرب خمر بواسطهٔ نجاست و قذارت ذاتی آنها است و چنانچه نجاست را علّت برای حرمت ندانیم باید همان کدورت و تأثیر سوئی که موجب مفسدهٔ ملزمه است را علّت نهی إمام علیه السّلام بدانیم و در هر دو صورت بواسطهٔ ورود در بدن و استحالهٔ آن دیگر نمی توان آنرا نجس بحساب آورد ؛ آنوقت چطور إمام علیه السّلام (در صورت نجاست اهل کتاب و حتّی مشرکین چنانچه در بعضی از روایات مذکور شد) نفس لبنی را که از زن حاصل می شود و قطعاً نجس خواهد بود حلال می شمرد، امّا شرط عدم أکل لحم خنزیر و شرب خمر را إلزامی می داند؟! و این

فصل چهارم: روایات باب و کیفیّت دلالت آنها بر مطلوب ۱۱۳ .... ۱۱۳ مسأله به هیچ وجهی قابل توجیه نمی باشد .

ثالثاً: با توجّه به حرمت إطعام صبى به ماكول و مشروب نجس و متنجّس ، چنانچه در روایت مذکور است دربارهٔ شـرب خمـر و کذلک حكم إمام عليهالسّلام به إراقهٔ متنجّـس كه اللّ بر حرمت إطعام است \_ و اینکه بعضی گفتهاند : در روایت مسکر ، حکم قابل تسری نمی باشد زیرا حکم مرکز بر موضوع خود است و قابل تسری به سایر انواع نجاسات نیست ؛ مردود است ؛ زیرا قطعاً در این مورد مسأله بر محوريّت نجاست أن دور مي زند نه بر خصوصيّتِ مورد ـ أيا ممكن است إمام عليهالسّلام حكم به جواز اكل بول و خون و قاذورات در صبيّ مسلم كند ، و يا در صورت عدم تسرّي حكم به جواز أكل لحم خنزیر نماید؟ وانگهی روایاتی کـه اللّ بـر إراقـهٔ متنجّس اسـت مگـر در موارد استفادهٔ معقوله مانند اسراج و غیره ، را چه کنیم ؟ مضافاً به معرض تنجيس مـأكولات و مشـروبات خـود اسـت ، در عيـن حـال أبـداً أثرى از جواز أكل و شرب متنجّس بـر صبـيّ مســلم در روايــات از ناحيــهٔ إمام عليه السّلام نمى باشد فضلاً از نجس.

بنابراین فتوای بعضی بر حلیّت أکل و شرب نجس بر صبی مسلم مبنی بر روایت جواز استرضاع از لبن اهل کتاب و مشرک چنانچه گذشت به این بیان که: گرچه اهل کتاب محکوم به طهارتاند امّا درمورد مشرک حکم بر نجاست است ، محل ایراد میباشد ؛ زیرا درد وَران بین رجحان جواز اطعام نجس العین یا طهارت مشرک در

این روایت، صرف نظر از کیفیّت ارتباط این روایت با سایر ادلّهٔ موجبهٔ طهارت مشرکین و اهل کتاب، قطعاً رجحان با طهارت مشرکین خواهد بود. زیرا استبعاد تحلیل إمام علیهالسّلام شرب لبن نجس العین مشرک را بر صبی مسلم به اشد البُعْد موجب انعقاد قرینه بر حکومت روایات مفیدهٔ طهارت مشرک بر جواز استرضاع صبی مسلم از لبن نجس العین خواهد شد. '

با توجه به ادلّه سابق الذّكر در مورد جــواز رضاع از زن يهوديّـه و نصرانيّه و مجوسيّه و مشركه روشــن مىشـود كـه طـهارت اهــل كتــاب و كذا غير آنها امرى واضح و متعارف بوده است .

یکی از أدلّهای که می توان بر طهارت اهل کتاب خصوصاً إقامه نمود اشتراط رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم است با اهل ذمّه مبنی بر إطعام لشکر اسلام در اوقاتی که از سرزمینهای آنان عبور می کنند.

روایاتی که در این مورد آمده است تماماً حکایت از جواز تناول مأکولات اهل کتاب را مینماید ، و بلکه بصورت أمر از ناحیهٔ شارع

۱- باید توجّه داشت که طهارت و نجاست ویا حلّیت و حرمت از احکام وضعیّه بوده و در ظرف خطاب متوجّه به افراد از حیثیّت انتحال به اسلام می باشند نه از حیث بلوغ ، مثلاً آیهٔ شریفه : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَیْکُمُ الْمَیْتَةَ وَ الدَّمَ وَ لَحْمَ الْخِنزیر ﴾ (سوره البقرة (۲) صدر آیه ۱۷۳) فقط اختصاص به مکلّفین و بالغین ندارد ، بلکه به کل فرد منتحل بدین الإسلام سواءً کان بالغاً غَیْر بالغ را شامل می شود ، مانند نکاح و معاملات و آثار مترتبه بر آنها از حلیّت و حرمت و غیرهما.

از جمله در «سنن الكبرى» بيهقى ، جلد نهم ، ص ١٩٦ مى گويد : بابُ الضِّيافَةِ فى الصُّلْحِ ـ قَدْ مَضَى حَديثُ أَبِي الْحُوَيْسِرِثِ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ (وَ آلِهِ) وَ سَلَّمَ مُنْقَطِعاً ، أَنَّهُ جَعَلَ عَلَى تَصارَى أَيْلَة جِزيةَ دينار عَلَى كُلِّ إنسانٍ وَ ضِيافَةَ مَنْ مَرَّ بِهِمْ مِنَ الْمُسْلِمينَ... تا آنكه مي گه بد:

عَنْ نافِع عَنْ أَسْلَمَ مَوْلَى عُمَرَ بْنِ الْحُطَّابِ رَضِىَ اللهُ عَنْسهُ: أَنَّ عُمَرَ بْنِ الْحُطَّابِ رَضِىَ اللهُ عَنْه أَنَّ عُمَرَ بْنِ الْجُوْيَة عَلَى أَهْلِ الذَّهَبِ أَرْبُعَة بَنْ الْخُطَّابِ رَضِىَ الله عَنْه ضَرَب الْجِزْيَة عَلَى أَهْلِ الذَّهَب أَرْبُعِينَ دَرْهُماً وَمَعَ ذَلِكَ لَزَاقَ الْمُسْلِمينَ وَنْ ضَيَافَة ثَلاَثَة قَلاَثَة أَيّام ...

## و پس از این می گوید:

قَالَ الشَّافِعِيُّ: وَ حَديثُ أَسْلَمَ بِضِيافَةِ ثَلاث أَشْبَهُ ، لأَنَّ رَسولَ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ ﴿ وَ آلِهِ ﴾ وَ سَلَّمَ جَعَلَ الضِّيَافَةَ ثَلاثًا ، وَ قَدْ يَجُوزُ أَن كُونَ جَعَلَها عَلَى قَوْمٍ ثَلاثاً وَ عَلَى قَوْمٍ يَوْمًا وَ لَيْلَةً وَ لَمْ يَجْعَلْ عَلَى لَكُونَ جَعَلَها عَلَى قَوْمٍ ثَلاثاً وَ عَلَى قَوْمٍ يَوْمًا وَ لَيْلَةً وَ لَمْ يَجْعَلْ عَلَى آخُرينَ ضِيافَةً كَما يَحْتَلِفُ صُلْحُهُ لَهُمْ فَلايَرُدُّ بَعْضُ الْحَدُيثِ بَعْضًا .

## همچنین در صفحهٔ ۵۹ گوید:

حَدَّثَنَا أَبوبَكْر مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ ... عَنْ حُمَيْدِ بْنِ هِلل الْعَدوىِّ قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَاللّهِ بْنَ مَعْفِل رَضِىَ اللهُ عَنْهُ يَقُولُ : دُلِى جَرَابٌ مِنْ شَحْمٍ سَمِعْتُ عَبْدَاللّهِ بْنَ مَعْفِل رَضِىَ الله عَنْهُ يَقُولُ : دُلِى جَرَابٌ مِنْ شَحْمٍ يَوْمَ حَيْبَرَ فَأَخَذْ تُهُ فَالْتَزَمْتُهُ فَقُلْتُ : هَذَا لِى لاَ أُعْطِى أَحَدًا مِنْهُ شَيْئًا! يَوْمَ حَيْبَرَ فَأَخَذْ تُهُ فَالْتَزَمْتُهُ فَقُلْتُ : هَذَا لِى لاَ أُعْطِى أَحَدًا مِنْهُ شَيئًا! فَالْتَفْتُ فَإِذَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ فَ آلِهِ فَ آلِهِ ) وَ سَلَّمَ فَاسْتَحْيَيْتُ مَنْهُ.

و همچنین ابن المبارک روایت میکند از حمّاد بن زید:

فَقَالَ فِى الْحَدِيثِ: كُتّا تَأْتِى الْمَعَازِى مَعَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ (وَ آلِهِ) وَ سَلَّمَ فَنُصِيبُ الْعَسَلَ وَ السَّمَنَ فَتَأْكُلُهُ.

وَ كَذَلِكَ عَنِ ابْنِ عُمَرَ... أَنَّ جَيْشًا غَنِموا فِي زَمَانِ رَسُــولِ اللـــهِ صَلَّـى اللّهُ عَلَيْهِ وَ اللّهِ مَلَيْهِ وَ سَلَّمَ طَعاماً وَ عَسَلاً فَلَمْ يُأْخَذْ مِثْهُمُ الْحُمْسُ.

و باز همانجا از ابن المبارك نقل مى كند از... سوَيْد خادم سلمان :

أَنَّهُ أصابَ سَلَّةً ، يَعْنى فى غَزْوَة فَقَرَّبَهَا إِلَى سَلْمَانَ رَضِىَ الله عَنْهُ فَقَرَّبَهَا إِلَى سَلْمَانَ رَضِىَ الله عَنْهُ عَنْهُ فَقَتَحَهَا فَإِذَا فِيهَا حُوَّارَى وَ جُبْنُ فَأَكَلَ سَلْمَانُ مِنْهَا.

در این روایات که از کتب اهل سنّت آمده است سیرهٔ مسلمین را در زمان رسول خدا بیان می کند که احترازی از ماکولات اهل کتاب و غیره نداشتند ؛ و همینطور حکم رسول خدا دربارهٔ إطعام مسلمین توسط اهل ذمّه نیز تصریح بر طهارت ذاتی آنها می باشد .

و بر این اساس است فتاوی فقهای بررگ مانند صاحب «جواهر» بر جواز مؤاکله با اهل کتاب چنانچه از کلام علامه در «منتهی» چنین برمی آید و در «تذکره» نیز ادّعای إجماع کرده است .

علاّمه در کتاب «منتهی» می گوید که:

رسول خدا برگروهی از اهل کتاب که تعدادشان به سیصدنفر می رسید حکم نمود که هر سال سیصد دینار بپردازند، و اگر مسلمانی از آن سرزمین عبور نمود تا سه روز او را ضیافت نمایند ؛ و بر نصارای نجران شرط کرد که فرستادگانش را

با توجه به مطالب فوق دیگر چه شکّی باقی می ماند که با وجود نجاست ذاتی اهل کتاب چگونه ممکن است رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم چنین شرطی را با اهل کتاب داشته باشد و چگونه به مسلمین چنین اجازهای را می دهد که از طعام آنها و مشروبات محلّله آنها استفاده نمایند ، آنهم در این مدّت طولانی .

این ادله نیز تماماً حکایت از طهارت ذاتی اهل کتاب مینماید.

یکی از ادلّهٔ طهارت اهل کتاب روایاتی است که بر جواز تغسیل زنِ اهل کتاب ، زن مسلمان مرده را در صورت عدم وجود محرم دلالت میکند .

١- زَيْدُ بْنُ عَلَى ً عَنْ ءَابائِهِ عَنْ عَلَى ً عَلَيْهِ السَّلامُ قَالَ : أَتَى رَسُولَ الله صلى الله عَلَيْهِ وآلِهِ وَسَلَّمَ نَفَرُ فَقَالُوا : إِنَّ امْرأةً تُوفِيَّيتْ مَعَنَا وَ الله صلى الله عَلَيْهِ وآلِهِ وَسَلَّمَ نَفَرُ فَقَالُوا : إِنَّ امْرأةً تُوفِيَّيت مُعَنَا وَ لَيْسَ مَعَهَاذُ و مَحْرَمٍ . فَقَالَ : كَيْفَ صَنَعْتُمْ ؟ فَقَالُوا: صَبَبْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ صَبَّا . فَقَالَ : أَو مَا وَجَدْتُمْ امْرَأةً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ تَعْسِلُهَا ؟ قَالُوا : لاَ.
 قَالَ : أَفَلاَ نَمَّمْتُهُ هَا ؟ `

٢ عَمّارُ بْنُ موسَى عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ عَلَيْهِ السَّلامُ \_ في حَديثٍ \_
 قَالَ: قُلْتُ:فَإِنْ مَاتَ رَجُلٌ مُسْلِمٌ وَ لَيْسَ مَعَهُ رَجُلٌ مُسْلِمٌ وَ لاَامْرَأَةٌ
 مُسْلِمَةٌ مِنْ ذَوَى قَرَابَتِهِ وَ مَعَهُ رِجَالٌ نُصَارَى وَ نسَاءٌ مِسْلِمَاتٌ لَيْسَ

١- منتهى المطلب ، طبع قديم ، ج ٢ ، ص ٩٦٦ .

٢- وسائل الشّيعة ، كتاب الطّهارة ، ابواب غسل الميّت ، الباب (١٩) ، حديث ٢ ،
 ج ٢ ، ص ٥١٦ .

بَيْنَهُ وَ بَيْنَهُنَّ قَرَابَةٌ ؟ قَالَ يِغْتَسِلُ النَّصَارَى ثُمَّ يَغْسِلُونَهُ ، فَقَسدِ الضُطَّرَ.

و همينطور در ذيل آن وارد است:

وَ عَنِ الْمَرْأَةِ الْمُسْلِمَةِ تَمُوتَ وَ لَيْسِسَ مَعَهَا امْسِرَأَةٌ مُسْلِمَةٌ وَ لاَرَجُلُ مُسْلِمٌ مِنْ ذَوَى قَرَابَتِهَا وَ مَعَهَا نَصْرَانِيَّةٌ وَ رِجَالٌ مُسْلِمُونَ [وَ لَيْسَ بَيْنَهَا وَ بَيْنَهُمْ قَرَابَةً]؟ قَالَ تَعْتَسِلُ النَّصْرَانِيَّةٌ ثُمَّ تَعْسِلُهَا .

این روایات که بعضی از روایات در ایس باب میباشد در دلالت بر طهارت ذاتی اهل کتاب تصریح دارند ؛ زیــرا اگر آنها دارای نجاست ذاتی بودند چگونه امـام علیهالسّلام حکم بـه جـواز تغسیل مـیداد ؟ و اینکه بعضـی گفتهاند : در صورت اضطرار ، چنانچـه در خـود روایات مذکور است رفع اشتراط طهارت ماء میشود ، و یـا اینکـه ممکـن اسـت مورد محمول بر صورت وجود مـاء کـر باشد در نـهایت سستی و عـدم متانت است . زیرا در صورت و وران امر بیـن تنجیس بـدن میّت و مس غیرمَحْرم قطعاً صورت ثانی اولی خواهـد بـود . و ثانیـا چنانچـه در خـود روایات مذکور است اگـر اهـل کتـاب دارای نجاست ذاتی بـوده باشـند روایات مذکور است اگـر اهـل کتـاب دارای نجاست ذاتی بـوده باشـند آنوقـت چگونـه إمـام علیهالسّلام حکـم بـه اغتسـال اهـل کتـاب قبـل از تغسیـل میّت مسلم را مینمـاید ، در حالیکه اغتـسال متـوقف بر قـذارت

۱- همان مصدر ، حدیث ۱ ، ص ٥١٥ .

٢- عبارت بين قالاب مطابق با نسخه «كافسى» است همانگونه كه در تعليقه «وسائل» مذكور است : في «الكافى» زيادة [ليس بينها و بَيْنَهُنَ قرابة ] ، (هامش المخطوطة) .

فصل چهارم: روایات باب و کیفیّت دلالت آنها بر مطلوب ۱۱۹ مست داتی ظاهری و احتمالی است ، و در جائیکه خود آنها دارای نجاست ذاتی بوده باشند دیگر جائی برای رفع قذارت ظاهری و احتمالی باقی نمی ماند.

از دیگر ادلّهای که می توان بر طهارت ذاتی انسان بطور أعم و بر اهل کتاب بالخصوص إقامه نمود ، مسأله استرقاق آنها در جنگهای مسلمین با آنها می باشد . البتّه در مورد اهل کتاب مسأله با سایر فِرَق کفّار از مشرکین تفاوت دارد ، حکم اسلام در مورد حرب با کافر حربی یا قتل آنها و یا قبول اسلام است ؛ أمّا مسأله نسبت به ذراری آنها یکسان است که عبارت از استرقاق و سَبْی آنها است . واین خود دلیل بر عدم نجاست ذاتی آنان است ؛ زیرا با وجود نجاست ذاتی حکم اسلام نسبت به اسارت و استرقاق و ادخال آنها در منزل و معاشرت با اسلام نسبت به اسارت و استرقاق و ادخال آنها در منزل و معاشرت با قطعاً ورود آنها و فرزندان مشرکین به منازل مسلمین موجب تنجیس قطعاً ورود آنها و فرزندان مشرکین به منازل مسلمین موجب تنجیس بیت و اثاث البیت خواهد شد و تسبیب این امر نیز خود دارای اشکال

#### پایان فصل:

باید توجه داشت ادلّهای که در این فصل مبنی بر طهارت ذاتی جمیع اقسام و صنوف از بنی آدم مذکور گردید چه اهل ایمان و چه اهل کتاب و چه غیر آنها ممکن است بخشی از مجموع ادلّه بر طهارت انسان باشد ، و چه بسا در آینده با توجّه به مسائل مطروحه و تأمّل در آنها فقهاء بزرگوار بتوانند مصادر بیشتر و گویاتری بر طهارت

ذاتی انسان ارائه نمایند ، در این بخش سعی نویسنده بر آن بوده است که نمونه هائی از مدارک استنباط را با توضیح مختصری به پیشگاه علم و فقاهت عرضه بدارد ، البته چنانچه سنّت حسنه تحقيق و اجتهاد در طول قرون و اعصار همواره در راستای تایید و تسدید محقّقان عاليقدر و مجتهدان بزرگوار تشيّع يرده از نقاب مشكلات مسائل برداشته است و حلٌ عویصات معارف اهل بیت را به سمت و سوى خود كشانيده است ، اين بار نيز با تأمّلي مجدد و تحقيقي مستوفى بتواند در اين عرصه قدمي استوار و منشى متين از خود إبراز و إظهار بــدارد ، و دأب و ديدن طريق اجتهاد و استنباط را كـه همان آزادی در عرصهٔ اندیشه بدون هییچ ترس و واهمهای از ترکزات و اصول موضوعهای که ربّما لا اصل لها است ، به اخذ منابع فقهی تشیّع از مصادر وحي صلوات الله و سلامه أجمعين اقدام نمايد. و به این نکته باید توجه نمود که چه بسا لغزش و خطای در استنباط ممکن است موجب استمرار این مسأله و تسلسل آن به نسلهای بعد منجر" گردد ؛ چنانچه در فصل بعد مختصری در این باره بحث خواهد شد .

فصل پنجم

أقوال فقهاء رضوان الله عليهم دراين مسأله

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

فقهاء شیعه ـ رضوان اللـه علیـهم ـ بحـث درایـن موضوع (طهارت و نجاست غیر مسلمان) را بـه دو بخش کتابی و غیرکتابی تقسیم نمودهاند ؛ گرچـه بسیاری از آنان هـر دو قسمت را تحـت یک عنوان مورد بحث قراردادهاند که همان عنـوان شـرک و مشـرک اسـت ، و یا بعضـی دیگر در تحـت عنـوان کافر همـه را بـه یـک نسـق و منـوال دانستهاند .

علاّمه حلّى \_ رضوان الله عليه \_ در «قواعد» گويد:

وَ الْكَافِرُ سَواءٌ كانَ أَصْليَّنَا أَوْ مُرْتَندًا وَ سَواءٌ إِنْتَمَنى إِلَى الإسْلامِ كَالْحُوارِجِ وَ الْغُلاةِ لَوْ لا. \

و صاحب «مفتاح الكرامه» در تفسير كافر گفته است:

مُـــشْرِكاً لَوْ غَيْـــرَهُ ذِمّيًّا لَوْ غَيْـــرَهُ إِجْماعاً فِي « النّــاصِرِيّاتِ » وَ ١- قواعدالاحكام ، ج ١ ، ص ١٩١ . «الإنْتِصَـارِ» وَ «الْغُنْيَـةِ» وَ «السَّـرائِرِ» وَ «الْمُغْتَـبَرِ» وَ «الْمُنْتَــهَى» وَ «الْمُنْتَــهَى «الْبحَارِ »وَ «الدّلائِل» وَ ... \

ملاحظه می شود که علاّمه بطور اطلاق همه اقسام کفّار را تحت عنوان نجس العین قرارداده است. و در «غنیه» ذکر کرده است:

أنَّ كُلَّ مَنْ قَالَ بِنَجاسَةِ الْمُشْرِكِ قالَ بِنَجاسَةِ غَيْرِه مِنَ الْكُفّار. ٢

البته چنانچه خواهیم دید در این ادّعا تأمل و خدشه است. و در «حاشیه مدارک» مطلب را از إجماع گذرانده و به حد ضرورت و اتّفاق امّت ارتقاء داده است می گوید:

إِنَّ الْحُكْمَ بِالنَّجَاسَةِ شِعَارُ الشِّيعَةِ يَعْرِفُكُ عُلَمَاءُ الْعَامَّةِ مِنْهُمْ بَلْ وَ عَوامُّهُمْ يَعْرِفُونَ أَنَّ هَـذا مَذْهَبُ الشَّيعَةِ بَلْ وَ نِسَاؤُهُمْ وَ صِبْيائُهُمْ يَعْرِفُونَ ذَلِكَ وَ جَميعُ الشَّيعَةِ يَعْرِفُونَ أَنَّ هَـذا مَذْهَبُهُم في الأعْصارِ وَ يَعْرِفُونَ ذَلِكَ وَ جَميعُ الشَّيعَةِ يَعْرِفُونَ أَنَّ هَـذا مَذْهَبُهُم في الأعْصارِ وَ الأَمْصارِ. "

این مطلب از صاحب «حاشیه» در حالی نقل می شود که بسیاری از فقهاء حکم به طهارت اهل کتاب نمودهاند.

در «مفتاح الكرامة» چنين گويد:

وَ نُقِلَ عَنِ الْقَدَيَيْنِ الْقَـوِّلُ بِعَـدَمٍ نَجاسَةِ أَسْارِ الْيَـهُودِ وَ النَّصَارِى وَ عَنْ ظَاهِرِ الْمُفيدِ فَى رِسالَتِهِ ﴿الْعِزِّيَّةِ » وَ رُبَمَا ظَهَرَ ذَلَكَ فَى مَوْضِعٍ مِنَ «النَّهَايَةِ » حَيْثُ قَالَ : وَ يُكُرَهُ أَنْ يَدْعُو الإِنْسانُ أَحَدًا مِنَ الْكُفِّـــارِ إَلَى

١- مفتاح الكرامة في شرح القواعد العلاّمة ، ج ٢ ، ص ٣٥ .

٢ و٣- همان مصدر ، ص ٣٦.

**فصل پنجم** : اقوال فقها (رض) در این مسأله ...........

طَعامِهِ فَيَأْكُلَ مَعَهُ ، فَإِنْ دَعاهُ فَلْيَأْمُرُهُ بِغَسْلِ يَدَيْسِهِ ثُمَّ يَأْكُلُ مَعَهُ إِنْ شَاء . لَكِنَّهُ صَرَّحَ قَبْلَهُ فسى غَيْر مَوْضِع بِنَجاسَتِهِمْ عَلَى احْتِلاف مِلَلِهِمْ وَ خُصوصاً أَهْلَ الذِّمَّةِ ، وَ لِـذَا اعْتَسـذَرَ عَنْهُ الْمُحَقِّقُ في «الثُّكَتِ» بالْحَمْل عَلَى الضَّرورةِ في الْمُؤاكلَةِ في الْيابس . '

باید اذعان نمود که شیخ از این عبارت هیچ مقصودی بجز طهارت اهل کتاب ندارد، زیرا لفظ یکره نه اینکه ظاهر ، بلکه أظهر قریب به نص ّاست در جواز ؛ و اگر مقصود از کراهت حرمت باشد دیگر امر به غسل ید با وجود نجاست عینیه چه معنائی دارد ؟ و اعتذار محقّق را باید از زمرهٔ توجیه بما لایر ْضَی صاحِبُه دانست ، و منظور از نجاست اهل کتاب که از شیخ نقل شده است باید حمل بر نجاست عرضی بواسطهٔ اختلاط با اشیاء نجس العین مثل لحم خنزیر و خمر نمود . سپس در ادامه می گوید :

وَ مالَ إِلَى طَهارَتِهمْ صاحِبُ «الْمَداركِ» وَ «الْمَفاتيح» . ٢

مرحوم صاحب «جواهر» نيز ابتداءً طرح مسأله را با إدّعاء إجْماع چنانچه ذكر شد شروع مىكند و با عباراتى مشابه آنچه كه در «مفتاح الكرامة» گذشت به تأويل و توجيه فتوى مفيد و شيخ در «نهايه» و غيره مى پردازد و كلام ابن جنيد و ابن عقيل را نيز حمل بر عدم مقبوليّت فتوى و يا اطلاق سؤر بر ماء قليل مىكند كه بر فتواى ابن عقيل منفعل نمى شود.

١ و٢ - همان مصدر ، ص ٣٦.

عبارت ایشان در تتمّه بحث چنین است:

وَ لَقَدْ أَجَادَ الأُسْتَاذُ الأَكْبَرُ بِقُولِهِ : إِنَّ ذَلِكَ شِعَارُ الشَّيْعَةِ ، يَعرِفُـهُ مِنْـهُمْ عُلَماءُ الْعَامَّةِ وَ عَوامُّهُمْ وَ نِساؤهُمْ وَ صِبْيَائُــهُمْ ، بَـلْ وَ أَهْـلُ الْكِتـابِ فَضُلاً عَنِ الْخَاصَّةِ .

وَ يَدُلُّ عَلَيهِ مُضَافاً إِلَى ذَلِكَ قَولُهُ تعالى : ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾ ، الْمُتمَّمُ دِلاَلَتُها \_ حَيْثُ تَضَمَّنَت لَفظَ النَّجَسِ الَّذِى لَمْ يُعلَم إِلاَدَةُ الْمَعْنَى الْمُتمَّمُ دِلاَلَتُها \_ حَيْثُ تَضَمَّنَت لَفظَ النَّجَسِ الَّذِى لَمْ يُعلَم إِلاَدَةِ الإصطلاحيِ الإصطلاحيِ اللهِ صَطِلاحيِ مِنْهُ ، لَو احْتُصَّت بِالْمُشْرِكِ \_ بِظُهور إرادَةِ الإصطلاحيِ هُنا وَلَوْ بِالْقَرائِنِ الْكَثيرةِ الَّي صِنْها تَفْريعُ عَدَم قُرْبِهِم الْمَساجِدَ اللَّذِى لاَ يَتَّجِهُ إِلاَّعَلَيْهِ ، عَلَى أَنَّ النَّجاسَةَ اللَّغُويَّةَ مَعَ مَنْع تَحتُّقِ ها في الْمُترفينَ مِنْهُم لَيْسَت مِنَ الْوَظائِفِ الرَّبَانيَّةِ ، وَ احتِمالُ إرادَةِ الْحُبْثِ الْمُتولِيقِ مِنَ النَّعاسِ مِمَّنْ لاتصيب لَهُ في الْباطِنِيِّ مِنَ النَّعاسِ مِمَّنْ لاتصيب لَهُ في الْباطِنِيِّ مِنَ النَّعاسَةِ ، كَمَا احْتارَهُ بَعْضُ النَّاسِ مِمَّنْ لاتصيب لَهُ في مَن النَّعاسَة وَ الْعَمْودَةِ الْمَعْودَةِ الْمَعْروفَةِ لِلْفَظِ النَّجاسَةِ .

وَ بِعَدَم الْقَولِ بِالْفَصْلِ بَيْنَ الْمُشْرِكِ وَ غَيْرِهِ مِنْهُمْ كَالْمَحْكَى فَ هَالْغُنيَةِ» وَ «الرِّياضِ» إِنْ لَمْ نَقُلْ بِتَعارَف مُطْلَق الْكافر مِن الْمُشْرِكِ الْعُنيَةِ» وَ «الرِّياضِ» إِنْ لَمْ نَقُلْ بِتَعارَف مُطْلَق الْكافر مِن الْمُشْرِكِ أَوْ لِما يَشْمَلُ الْيَسَهُودَ وَ النَّصارَى ، لِقَوْلِهِ تَعالَى : ﴿ وَ قَالَتِ الْيَسَهُودُ عُزَيْرٌ... إلى قولِهِ تَعَالى : عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ؛ ﴿ وَ لِما يُشعِرُ بِهِ قَوْلُه تَعَالى لِعِيسَى عَلَيْهِ السَّلامُ : ﴿ وَ أَنْتَ لِلسَّاسِ اتَّخِدُونِي وَ أُمِّسَى عَلَيْهِ السَّلامُ : ﴿ وَ أَنْتَ لِلسَّاسِ اتَّخِدُونِي وَ أُمِّسَى

١- سوره التّوبة (٩) آيات ٣٠ و ٣١.

**فصل پنجم** : اقوال فقها (رض) در این مسأله .............

إِلَهَيْنِ ﴾ \ مِنْ شِرْكِهِمْ أَيْضًا وَ لِقُولِهِمِ أَيْضًا : «إِنَّـهُ ثـالِثُ ثَلاَثَـةٍ» الْمُشْعِرُ بَكُونهِ عِنْدَ اليَهُودِ ثانى اثْنَيْن ، وَ غَيْر ذَلِكَ . "

باید در اینجا به چند نکته که در کلام مرحوم صاحب «جواهـر» وجود دارد اشاره نمود:

أولاً: ایشان مانند مرحوم وحید بهبهانی مسأله نجاست غیر مسلمان را امری ضروری از ضروریات دین میداند که به عنوان شعار در برابر مخالفین و اهل سنّت مطرح میباشد، در حالیکه خود ایشان عباراتی از مفید و «نهایه» و ابن جنید و ابسن عقیل و بعضی دیگر نقل نموده است که قائل به طهارت اهل کتاب و یا اعم ّاز آنها میباشند، آنگاه در مقام توجیه و تأویل به هر مستمسکی جهت ایجاد وحدت ادعائی و انعقاد اجماع مُتشبّث گردیده است.

و َلَيتَ شِعْرى اين چه ضرورت و إجماعى است كه بسيارى از فقهاء بزرگوار در حكم به طهارت غير مسلم حدّاقـل فتـوى بـه طهارت اهل كتاب دادهانـد؟! و َهـذا مِـن أعْجَبِ الْعَجـآئِب. و فقيـه بـزرگـوارى همچون مرحوم حاج آقا رضا همدانى در كتـاب «طـهارت» خـود آنـرا از مسائل بسيار مشكل و صعـب شـمرده اسـت و بـا ضـرس قطـع روايـات طـهارت را بـر روايـات دالـه بـر نجاسـت حـاكم و وارد دانسـته اسـت، چنانچه خواهد آمد.

١- سوره المائدة (٥) قسمتي از آيه ١١٦ .

٢- اقتباس از سوره المائدة (٥) قسمتي از آيهٔ ٧٣.

٣- جواهر الكلام ، ج٦ ، ص ٤٢ .

ثانياً: ايشان خود در انطباق آية شريفه و إفادهٔ مراد بر معناي نجاست اصطلاحی تشکیک نموده و ظهور آنرا بر معنای رجس و پلیدی باطنی راجح میدانند، لـولا قرائـن و شـواهدی کـه بـر نجاسـت ظاهری اقامه نمودهاند ، امّا هیچ اسمی از این شواهد و قرائن کثیره بـه ميان نمي آورند و فقط عدم دخول آنان را بــه مسـجد الحـرام طلٌ بـر ارادهٔ نجاست اصطلاحی شمردهاند ، در حالیکه این قرینه خود شاهدی بر خلاف مدّعای ایشانست ، زیرا اوّلاً نهی از ورود مشرکین به مسجدالحرام به هيچ وجه دلالت بر نجاست ظاهري آنان نمي كند ، زيرا ممكن است به جهت احتفاظ بر حرمت بيت اللهالحرام از ورود افراد و اشخاص غير مسلمان بواسطهٔ قـذارت بـاطني و كـدورت نفسـاني باشد نه بواسطهٔ نجاست ظاهري ، چنانچه اين معنى اتّفاقاً كَـدى العقـل السَّليم وَ اللَّوق المَتين ارجح مينمايد و هتك احترام بيت الله نه بواسطهٔ ورود عین نجس بلکه بواسطهٔ ورود کدورت و قـذارت بـاطنی تحقّق پیدامی کند ، مگر ما حکم به حرمت ورود جنب و حائض و نَفْساء به بيت الله الحرام و مسجد النّبيّ \_ صلّى الله عَلَيْهِ وَ ٱلهِ وَ سلّم \_ نمی کنیم ، با اینکه قطعاً نجاست ظاهری در غالب قریب به کل منتفی است ؟

ثالثاً: ورود عین نجس به مسجد به عنوان کلی و یا مسجد الحرام درصورتی که عرفاً منافی با حرمت بیت و رعایت شؤن آن نباشد چه اشکالی دارد؟ و هیچ دلیل شرعی بر این مسأله غیر از فهم متعارف عرفی و حکم و قضاوت او در این مورد موجود

نمى باشد درست مانند صلوة عند قُبور المعصومين عليهم السّلام كه در بعضى از موارد موجب هتك و حرام و در بعضى موارد بلا اشكال مى باشد. و اين مسأله در موارد متفاوت و شرائط مختلف و ظروف گوناگون تفاوت دارد و چون اصل تحقّق موضوع برعهدهٔ عرف مى باشد كيفيّت اجتماع شرائط و حكم به ثبوت و يا عدم آنها نيز برعهده عرف است نه فقيه.

رابعاً: حكم به نجاست باطنى را ايشان ضرورى الفساد دانسته و آن را از معانى معهودهٔ لفظ نجاست ندانسته اند .

اولاً دلیلی بر ایس ادّعای ضرورت چنانچه درامشال آن گذشت ارائه ننمودهاند ، و ما نیز هیچ معنای صحیحی از ایس ضرورت به دست نیاوردهایم و ثانیاً چنانچه قبلاً گذشت مواردی را که در شرع بر معنای قندارت باطنی اطلاق شده است ذکر کردهایم و پر واضح است که چه در زمان نزول آیه و یا در زمان ائمه علیهم السّلام شواهدی دالّه بر ارادهٔ معنای باطنی وجود داشته است و ادّعای ایشان در اینجا بدون دلیل می باشد.

خامساً: ایشان با استفاده از قول به عدم فصل حکم آیه را به سایر افراد از غیر مسلمین از اهل کتاب تسری دادهاند و این را یکی از قرائن ظهور آیه در نجاست اصطلاحی دانستهاند ، در حالیکه زمان نزول آیه را با عدم قول به فصل چکار ؟

و استظهار نجاست اهل كتاب از عدم قول به فصل نيز خود محل تأمّل است چنانچه در فصل بعد خواهد آمد. و همچنين اطلاق

مشرک بر کافر نیز چنانچه گذشت ثابت نبوده ، خصوصاً اینکه با توجّه به قرائن موجوده در زمان نزول آیه و پس از آن قطعاً می توان گفت مقصود اهل کتاب نبودهاند .

## سپس ایشان می گویند:

و مَا دَلَّ عَلَى نَجَاسَةِ خُصوصِ الْيَهُودِوالنَّصارَى أَيْضًا مِنَ الْمُعْتَبَرَةِ وَهِى وَإِنْ كَانَ فِي مُقابِلِها أَحْبَارُدالَّةُ عَلَى الطَّهارَةِ وَ فيها الصَّحيحُ وَ غَيْرُهُ بَلْ هِى لَوْضَحُ مِنْ تِلْكَ دِلاَلَةً، بَلْ لَولا مَعْلوميَّةِ الْحُكْمِ بَيْنَ الإماميَّةِ وَظُهُورِ بَعْضِها فِالتَّقِيَّةِ لاَتَّجَهَ الْعُمَلُ بِهَا ،لَكِنْ لايَبْغَى لَنْ يُصغَى إلَيْهَا في مُقابَلَةِ ما تَقَدَّمَ ، وَ لِنْ أَطْنَب بَعْضُ الأصحابِ في الْبَحثِ عَنْهاو تَجَشَّمَ مَحامِلَ لَها يُرجِّحُ الطَّرْحُ عَلَيْها فَضْلاَّعَنِ التَّقِيَّةِ، وَ الْمُوتَ عَلَيْها فَضْلاَّعَنِ التَّقِيَّةِ، وَطَعَامُ اللَّه لايَنْبَعٰى الإصغاء لِلإِسْتِدُ لاللهِ عَلَى الطَّهارَةِ أَيْضًا بِقَوْلِهِ تَعالَى: كَمَا أَنَّهُ لا يَنْبَعٰى الإصغاء لِلإِسْتِدُ لاللهِ عَلَى الطَّهارَةِ أَيْضًا بِقَوْلِهِ تَعالَى: وُرودِ الأَجْبارِ الْمُعْتَبَرَةِ وَ فيها الصَّحيح وَ الْمُوتَّ قُ وَ غَيْرُهُما، بِإِرادَة ورُودِ الأَجْبارِ الْمُعْتَبَرَةِ وَ فيها الصَّحيح وَ الْمُوتَّ قُ وَ غَيْرُهُما، بِإِرادَة ورُودِ الأَجْبارِ الْمُعْتَبَرَةِ وَ فيها الصَّحيح وَ الْمُوتَّ قُ وَ غَيْرُهُما، بِإِرادَة الْقَدَسِ وَ الْبُقُولِ مِنَ الطَّعَامُ الْحِجازِ الطَّعامَ عَنَوا بِهِ الْبُرَّ فَا أَنْ الْمُوتِ إِلَا الْمُؤْتَ أَهْلُ الْحِجازِ الطَّعامَ عَنَوا بِهِ الْبُولِ عَنَ الطَّعَامُ الْحِجازِ الطَّعامَ عَنَوا بِهِ الْبُولِ عِنَ الطَّعَامُ الْحِجازِ الطَّعامَ عَنَوا بِهِ الْبُرُ الْعَلَى أَهْلُ الْحِجازِ الطَّعامَ عَنَوا بِهِ الْبُرُقَ أَنْ الْمُؤْتِ أَنْ الْمُؤْتَ أَهْلُ الْحِجازِ الطَّعامَ عَنَوا بِهِ الْمُؤْتَى أَهْلُ الْحِجازِ الطَّعامَ عَنَوا الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ عَنَ الطَّعَامَ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ أَنْ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتَى أَهْلُ الْحِجازِ الطَّعَامَ عَنَوا الْمُؤْتِ الْمُؤْتِقِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْ

بسیار عجیب است، مرحوم صاحب «جواهر» گرچه اخبار طهارت را اوضح دلالةً می داند از اخبار نجاست و حکم به طهارت را

١- سوره المائدة (٥) قسمتي از آية ٥.

٢- جواهر الكلام ، ج ٦ ، ص ٤٣ .

لُولا معلومیّة الحکم بین الإمامیّه متّجه می شمارد ولی غیر از صِرف همین معلومیّت که فقط یک ارتکاز ذهنی ایشان و امثال ایشان است هیچ دلیلی بر رجحان حکم به نجاست إقامه نمی نماید و با ایس ارتکاز ذهنی درصدد توجیه و تأویل اخبار طهارت به حمل بر تقیّه و غیره برمی آید و حکم به جواز أکل طعام از مأکولات اهل کتاب را حمل بر عدس و غیره می کند ؛ در حالیکه چنانچه گذشت اگرچه طعام ممکن است بر حبوبات حمل شود ، امّا مگر کسی تا بحال حبوبات را بدون طبخ و بطور خام تناول کرده است؟ و اگر آیه حتّی در صورت محال حمل بر حبوبات خشک و غیر مطبوخ شود ، این که دیگر حکیت و حرمت در آن معنی ندارد ، زیرا اکل حبوبات غیر مطبوخ چه محذوری در بردارد تا آیه حکم به حلیّت آن نماید؟!

حقیر گوید: در اینجا بسیار مناسب است کلام مرحوم حاج آقا رضا همدانی \_ رضوان الله علیه \_ را نسبتاً مشروح بیان نمائیم، تا روشن شود که این فقیه بزرگوار نیز چه دغدغه و اضطرابی در حکم به نجاست غیر مسلمین خصوصاً اهل کتاب داشته است، و به این سادگی که از صاحب «جواهر» و مرحوم وحید بهبهانی نیز نقل شده است، نبوده است.

ایشان پس از بیان نقل ادّلهٔ قائلین به نجاست اهل کتاب و حمل اخبار طهارت بر وجه تقیّه و توجیه آیه شریفه بر حبوب می فرمایند:

وَ لاَ يَحْفَى ما فى هَذا التَّقْريب، فَإِنَّ التَّقَيَّـةَ لَيْسَـت ْ مُقْتَضِيَـةً لأَنْ يَكْرَهِ الإمامُ عَلَيْهِ السَّلامُ تَحْرِيمَ ما حَرَّمَهُ اللهُ تَعَالَى. فَالظّاهِرُ لَنَّ مُوَاكِلَةَ الْمجُوسىِ مِنْ حَيْثُ هِي وَلَوْ بِالنِّسْبَةِ إِلَى الْحُبْزِ وَ غَيْرِهِ مِنَ الأَطْعِمَةِ الْجامِدةِ عَلَى ما يَقْتَضِيهِ إِطْلاق لَ لَؤَيَّتِهَا مِنَ الأَمُورِ الْمَكْروهَةِ الَّتِي يَمْقُتُها اللّه وَ لَوْلِياؤُهُ وَ لَعَلَّ حِكْمَتَه كُونُتها لَامُورَ الْمَكْروهَةِ الَّتِي يَمْقُتُها اللّه وَ لَوْلِياؤُهُ وَ لَعَلَّ حِكْمَتَه كُونُتها نَحْوًا مِنَ الْمَوادَّةِ الْمَمْقوتَةِ لَكِنَّ الإمامَ عَلَيْهِ السَّلامُ كَرِهَ لَنْ يُكلِّفَهُمْ بالْمَنْع إِنْ فَاقاً بهمْ وَ تَوْسِعَةً عَلَيْهِمْ.

فَمُرادُهُ بِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: أَنْ أُحَرِّمَ عَلَيْكُمهْ، إِمّا مُطْلَقُ الْمَنْعِ لا التَّحْرِيمُ الْحُقيقيُّ ، لَكِنْ بِلِحاظِ تَعَلُّقِ أَمْرِ الإمام عَلَيْهِ السَّلاَمُ بِتَرْكِهِ كَما لَوْ أَمَرَ الْوالِدُ وَلَدَهُ بِتَرْكِ بَعْضِ الأشْسِاءِ الْمُحَلَّلَةِ لِعْرَض صَحيح. وَ قَدْ صَرَّحَ غَيْرُ واحِدٍ بِوجُوبِ إطاعة الإمام عَلَيْهِ السَّلامُ في كُلِّ ما يَأْمُرُ بِهِ وَ يَنْهَى عَنْهُ وَ إِنْ لَمْ يَكُنْ مُتَعَلَّقُهُ واجبًا أَوْ حَرامًا شَرْعِيّا بِالذَّاتِ، فَلاَمُقْتَضِى لِصَرْفِ الرِّوايَة عَنْ ظاهِرِها وَ لَوْ بَناءً عَلَى بِالذَّاتِ، فَلاَمُقْتَضِى لِصَرْفِ الرِّوايَة عَنْ ظاهِرِها وَ لَوْ بَناءً عَلَى بِالذَّاتِ، فَلاَمُقْتَضِى لِحَمْلِها عَلَى إرادَة خصوص الْمايعاتِ بَعاسَةِ المُعوسى الْمُواكَلِة مِنْ حَيْثُ اللهَ عَلَى إرادَة خصوص الْمايعاتِ التَّي تَنْفَعِلُ بِمُلاقاةِ النَّجِس ، فَالْمَقْصُودِ بِها بَيانُ حُكْمِ الْمُؤَاكِلَة مِنْ حَيْثُ التَّهُ عِنْ مُرَمَّةً كَانَتْ أَوْ مَكْرُوهَةً ، وَ كَيْفَ كَانَ فَلا شَهادَةَ في هَذِهِ الرِّوايَة عِلَى عَلَى كُونُ الْحُكْم بِطَهارَةِ النُكِتابِي في سائِر الأَحْبار لَاجْل التَّقَيَّة . ' عَلَى كَوْنُ الْحُكْم بِطَهارَةِ النُحِتابِي في سائِر الأَحْبار للْجْل التَّقِيَّة . '

ملاحظه می شود ایشان صریحاً حکم به تقیه را که توجیه بسیاری از روایات بر آن مترتب است ، رد نموده و اصلاً مورد را منافی با موارد تقیه ذکر می نمایند . اگر مورد از موارد تقیه باشد، امام علیه السّلام می گوید من کراهت دارم که بر شما حرام گردانم آنچه را

١- مصباح الفقيه ، ص ٥٦٠ .

پس معنای این عبارت می شود: من می بینم شما در معاملات و روابط خود با مجوس بسر می برید و اگر بخواهم بگویم این کار را ترک کنید موجب عسر و حرج خواهد شد ، و لذا شما را نهی از ارتباط و معاشرت نمی کنم . و این معنی قطعاً با کراهت سازگار می باشد نه با حرمت ، زیرا در صورت حرمت امام می تواند مطلب را بگونهای دیگر بيان كند و بفرمايد: تناول از أطعمه مجوس وتماس با آنان حرام است، و آنان نجس می باشند مگر در صورت ضرورت ، که چنانچه در سایر موارد ضرورت نیز حکم به رفع أن داده شده است . بنابراین چگونه إمام عليه السّلام با وجود علم به حرمت و نجاست ذاتيه به نحو مطلق و بدون هیچ قید و شرطی یک امّت را در جهل و ضلالت و اقدام به حرام و معصیت و تناول نجس قرار می دهد . و بـر فـرض اینکـه مقصود امام تقیّه باشد باید بفرمایند: من کراهت دارم از اینکه حرام کنم بر شما آنچه را خدای متعال حرام گردانیده است یعنی در صورت ضرورت و تقیّه فقط اشكالي ندارد ، نه اینكه آنچه را كه شما انجام مىدهيد . و بسيار جاى تعجّب است كه چطور اين معناي بسيار واضح و متعارف عرفـــي را ایـن عــدّه متوجّـه نشــدهاند و أعجـب از ایــن اینکه با این روایت خواستهاند سایر روایات صریح در طهارت را نیز حمل بر تقيّه نمايند.

سپس ایشان در ادامه می فرمایند:

مَعَ أَنَّهُ يَظْهَرُ بَالتَّدَبُّر فيما أَسْلَفْناهُ في مَبْحَثِ نَجاسَةِ الْحُمْرِ أَنَّ احْتِمالَ صُدور الأحْبار الدَّالَّةِ عَلَى طَهَارَتِها تَقِيَّةِ لَيْسِ بِأَقْوَى مِن إحْتِمالِ كَوْنِ مادلَّ عَلَى نَجاسَتِهَا كَذَلِكَ. فَالإنصافُ أنَّـهُ لَيْس في شِيء مِنْ أَحْبَارِ الطُّهَارَة ما يُشْعِرُ بِصُدورِ ها تَقيَّةً فَضْلاً عَنْ لَنْ يَدِلُّ عَلَى ذَلَكَ ا دَلالَةٌ مُعْتَبَرَةٌ مُصَحَّحَـةً لطَرْح هَـذه الأخيار الْكَثبرَة فَلا يَجِوزُ رَفْعُ الْيَد عَنْ مثْل هَذه الرِّوايات إلاّ بدليل مُعْتَــبَر وَ الَّــذي يَقْتَضيــه الْجَمْــعُ بَيْنَهَا وَ بَيْنَ أَحْبَارِ النَّجَاسَةِ إِنَّما هُوَ ارْتِكَابُ التَّاوْيِل فِي تِلْكَ الأَحْبَار فَإِنَّ أَحْبَارَ الطُّهَارَةِ لَوْ لَمْ تَكُنْ نَصًّا فَلا أَقِـلُّ مِـنْ كَوْنِـها أَظْـهَرَ دَلالَـةً مِنْ تِلْكَ الرِّواياتِ ، مَعَ ما أشرَانا إليهِ مِنْ أنَّ جُمْلَةً مِن هَذهِ الرِّواياتِ تَصْلُحُ أَنْ تَكُونَ بِمَدِّلُولِهِا اللَّفْظِيِّ قَرِينَـةً لِصَرْفِ تِلْكَ الرِّواياتِ عَـنْ ظاهِرها، خُصوصًا مَعَ ما عَرَفْتَ مِنْ وَهْن دَلالَمة تلك الأخبار عَلَى النَّجاسَةِ بَلْ إمكانِ مَنْع ظُهُورِها فيـها ؛ اللَّـهُمَّ إلاَّ أَنْ يُدَّعَى الْجَبَـارُ ضَعْف دَلالَتِها كَسَنَدِها بِفَهْم الأصْحابِ وَ عَمَلِهمْ ، لَكِنْ لايَكْفى ذَلِكَ في تَرْجيحها عَلَى أَحْبار الطُّهارَةِ بَعْدَ عَدَم التَّنافي وَ إِمْكَانِ الْجَمْعِ عُرْفاً مَعَ وُجُودِ الشَّاهِدِ عَلَيْهِ ؛ إلاَّ أَنْ يُقَالُ إِنَّ إعْــراضَ الْمَشْــهُورِ عَــنْ أَحْبِارِ الطُّهارَة أَسْقَطَها عَن الاعْتبَارِ فَأَحْبِارُ النَّجاسَة عَلَى هَـذا التَّقْدير حُجَّةٌ سَليمَةٌ مِنَ الْمُعارض يَجِبُ الأَحْذُ بِظاهِرها ، لَكِنَّ الاِقْتِناعَ بِهَذَا الْقَولِ في طَرْحِ مِثْل هَـــذه الأحْبـــارِ أراهُ مُجَــرَّدَ التَّقْليــدِ وَ التَّصْديق مِنْ غَيْر تَصَوُّر فَلابُدَّ مِنْ تَحْقِيق هَذَا الْقَوْلِ. ١

۱- همان مصدر ، ص ٥٦١ .

در اینجا بسیار خوب و مستدل مرحوم حاج آقا رضا کیفیت دلالت اخبار طهارت و رجحان قطعی آنها را بر اخبار نجاست بیان داشته و در مقام جمع با دلالت بین اخبار طهارت ، اخبار نجاست را مقید و حمل بر کراهت مینماید و حتی مدّعی است که در دلالت بر نجاست ظهور نیز در آنان منتفی میباشد .

ایشان پس از ترجیح قاطع اخبار طهارت بر نجاست تنها و یگانه قرینهٔ حمل بر نجاست را عمل اصحاب و إعراض مشهور از اخبار طهارت می دانند، و طبق قول مشهور اعراض اصحاب را مبتنی بر قرینه مختفیه از متأخرین دانسته و بواسطهٔ آن رفع ید از اخبار ثقات و صحاح از روایات و ادله می نمایند، و چه بسا گفته شده است: کُلما ازداد تَ الرِّوایَةُ قُوَّةً ازداد تَ وَهناً.

در اینجا باید از اینان پرسید: این قرینهٔ مختفیه چگونه قرینهای است که حتّی یک نفر از قدماء بحثی و کلامی از آن به میان نیاورده است ؟! و چگونه است که همین قدماء اصحاب در بسیاری از مسائل عادیه و روایات متعارفه همان سیاق روایت را طبق فهم عادی خود از روایت بیان کردهاند و یا اگر قرینه و شاهدی بر خلاف برداشت متعارف وجود داشته است نقل کردهاند ، امّا در این مورد که از مهم ترین مسائل در زمان أئمّه علیهم السّلام بوده است به هیچ قرینه و شاهدی اشاره ننمودهاند ؟ و ما دلخوش از اینکه آنها بر قرینه و تأویلی دست یافته و ما از آن محروم بودهایم ، و باید فهم و برداشت آنانرا بر اصول متقنه و ادلّهٔ منصوصه از قبل إمام علیه السّلام ترجیح دهیم! و

چه بسا کار به آنجا رسد که فهم اصحاب خود به عنوان یک اصل از اصول استنباط در مقابل کلام و سنّت قرار گیرد و بلکه بر آنان ترجیح یابد !! حال بگذریم از اینکه نه تنها هیچ قرینه و شاهدی در زمان أئمّه علیهم السّلام بر نجاست کفّار بطور عام وجود نداشته است ، بلکه بر عکس شواهد متعدده حتّی در خود روایات همگی گویای طهارت کفّار در خود زمان حاملان وحی و حفظهٔ دین علیهم السّلام وجود داشته است ، چنانچه خواهد آمد .

مرحوم صاحب «مصباح الفقیه» در مقام توضیح و تبیین این قرینه برآمده و مطلب را این چنین ادامه میدهد که:

چنانچه این قرینه برای شخص موجب قطع به حکم شود این مسأله از باب القاطع مجبول علی اتباع قطعه حکم خاص خود را پیدا می کند ، چطور که در سایر موارد قطع چنین خواهد بود ، و امّا اگر برای شخص این چنین نشود ، بلکه صرفاً به عنوان یک احتمال و یا یک ظن مطرح شود ، آنوقت چگونه ما می توانیم به واسطهٔ یک ظن غیر معتبر رفع ید از روایات موثوقه و ادله مستنده و حجج ملزمه بنمائیم ؟!

# سپس ایشان می گویند:

و كَيْفَ كَانَ فأخبارُ الْبابِ الدّالَّةُ عَلَى الطَّهارَةِ لِتَكَاثُرُها أَوْ تَظافُرها وَ صَحَّةِ أَسانيدِها وَ اعتِضادِ بَعْضِها ببَعْض أَجَلُّ مِنْ أَنْ يَطْرَأً عَلَيْها وَهن في سَنَدِها أَوْ دَلالتِها لإمْكانِ دَعْوَى الْقَطْعِ بصُدورِ أَغْلَبها لُولَم نَقُلْ بنَالِكَ في كُلِّها كُما ذَهَبَ إلَيْهِ بَعْض ، فَلايَتَطَرَّقُ إلَيْها الْوَهن مِنْ مِنْ

حَيْثُ السَّنَدِ؛ وَ أَمَّا دَلاَلَتُهَا فَهِى مِنَ الْقُوَّةِ بِمَكانِ كَادَ يَكُونُ بَعْضُها نَصًّا فِي الْمُدَّعَى فَلا نَجِدُ فِي نُفوسِنا رِيبَةً فَي دَلاَلَتِها ، وَ إِنَّما الرِّيبَةُ الَّتِي نَصًّا فِي الْمُدَّعَى فَلا نَجِدُ فِي نُفوسِنا رِيبَةً فَي دَلاَلَتِها ، وَ إِنَّما الرِّيبَةُ الَّتِي يَتَطَرَقُ لُ إِلَيْها إِنَّما هِي فَي جَهَةِ صُدورِها فَيتَقَوَّى بِإعْراضِ الْمَشْهورِ يَتَطَرَقُ إِلَيْها إِنَّما صَادِرَةً عَنْ تَقيَّةٍ وَ نَحْوِها مِنَ الأُمورِ الْمُقتَضيَةِ لِإِظْهارِ خِلافِ الْواقِعِ... .\

در اینجا ایشان تصریح دارد که اخبار طهارت سنداً و دلالـة قابل خدشه نمیباشد و فقط اگر احتمالی در آن برود از حیث جهت صدور میباشد . ایشان پس از بیان نسبتاً مفصّلـی راجع بـه إعراض اصحاب و حمل اخبار طهارت را بر صورت تقیّه اشکالاتی نیز بر این جهت وارد کردهاند ؛ از جمله در مسأله آثار وضعیّه طهارت و نجاست کـه از جملـه بطلان وضوء و صلوة در صورت تماس و مساوره بـا عین نجس است ، و احتمال حکـم بـه طـهارت را در صورت ضرورت و وجـود عسـر و حرج تقویت نمودهاند ، ولی در عین حال این احتمال را در بسیاری از موارد سؤال نمی توان مطرح نمـود و فقـط در بعضـی از روایات می تـوان وارد ساخت . و علی کل مال در مورد احتمال تقیّه می فرمایند :

و كَيْفَ كَانَ ، فَحَملُ الأَحْبارِ عَلَى التَّقِيَّةِ لِايَحْلو عَنْ بُعْدٍ ، و عَلَى تَقْديرِ قُرْبِ احْتِمالِهِ لا يَكْفى ذَلِكَ فى الْحَمْلِ مَعَ مُحْالَفَتِهِ لِلأَصْلِ مَا لَمْ يَدُلَّ قُرْبِ احْتِمالِهِ لا يَكْفى ذَلِكَ فى الْحَمْلِ مَعَ مُحْالَفَتِهِ لِلأَصْلِ مَا لَمْ يَدُلُّ عَلَيْهِ دَلِيلًا مُعْتَبَرُ ؛ و قَدْ أَشَرْنا إلَى أَنَّ مُجَرَّدَ الإعْراضِ لا يَصْلُحُ دَليلاً عَلَيْهِ دَلِيلًا مُعْتَبَرُ ؛ و قَدْ أَشَرْنا إلَى أَنَّ مُجَرَّدَ الإعْراضِ لا يَصْلُحُ دَليلاً عَلَيْهِ . اللّهُمَّ إلا لَنْ يُدَّعَى إفادَتُهُ لِلْقَطْع بعَدَم كونها مَسوقَةً لِبَيانِ

۱- همان مصدر ، ص ٥٦١ .

الْحُكمِ الواقِعيِّ، وَ عُهْدَتُها عَلَى مُدَّعيها. فَهِيَ لاَتَنهَضُ حُجَّةً عَلَى مَنْ لَمُ يَقْطَعُ بِذَلِكَ حَتَّى يَجوزَ لَهُ طَرْحُ الأخبارِ الْمُعْتَبَرَةِ كَما أَنَّ الشُّهْرةَ وَ لَمْ يَقْطَعُ بِذَلِكَ حَتَّى يَجوزَ لَهُ طَرْحُ الأخبارِ الْمُعْتَبَرَةِ كَما أَنَّ الشُّهْرةَ وَ نَقْلَ الإِجْماعِ عَلَى الْفَتْوَى بَلِ الإِجْماعُ الْمحَقِّقَ أَيْضاً كَذَلِكَ ما لَمْ يُوجب الْقَطعَ بِمُوافَقَةِ الإِمامِ عَلَيْهِ السَّلامُ . \

ایشان در این عبارت دیگر جائی برای صارفیّت و مانعیّت از اخبار طهارت باقی نگذاشتند، زیرا عمده دلیل مخالفین بر طهارت همان مسأله اجماع است که قبلاً ذکر شد، و اجماع در صورتی می تواند حجّت باشد که کاشف از موافقت معصوم علیه السّلام باشد و این معنی در افراد مختلف متفاوت است ؛ ممکن است برای بعضی موجب قطع و برای بعضی حتّی احتمالش را هم ایجاب نکند تا چه رسد به قطع . و اینکه بعضی گفتهاند: اجماع سبب عادی برای قطع به موافقت امام علیه السّلام است نیز مردود می باشد ، پس از اینکه انسان این معنی را در وجود خود وجدان ننمود .

وَ بِهَذا ظَهَرَ لَكَ ضَعْفُ الاِسْتِدُلالِ لِلنَّجاسَـةِ بِالشُّـهْرَةِ وَ نَقْـلِ الإجْمـاعِ وَ غَيْرهِما مِنَ الْمُؤَيِّداتِ الَّتِي تَقَدَّمَتِ الإشارَةُ إِلَيْهَا.

لَكِنْ لِقَائِلِ أَنْ يَقُولَ: إِنَّ مَا ذُكِرَ مِنْ لَاِلَّةِ النَّجَاسَةِ وَ إِنْ لايَصْلُحُ شَيْءٌ مِنْها في حَدِّ ذاتِهِ لإثْباتِ الْمُدَّعَى في مُقابَلَةِ هَذِهِ الأخبارِ الْكَشَيرةِ ، لَكِنْ رُبُها يَحْصُلُ \_ بِمُلاحَظَةِ الْمَجْموعِ مَنْ نَقْلِ الإجْماعَ وَ الشُّهْرةِ وَ شُذوذِ الْمُخالِفِ وَ مَعْروسيَّتِهِ في أَذْهانِ الْمُتَشَرِّعَةِ عَلَى وَجْهٍ صارَ

۱- همان مصدر ، ص ٥٦٢ .

لَدَيْهِمْ نَظيرَ الضَّروريّاتِ الثَّابِتَةِ في الشَّريعَةِ الَّتِي يَعْرِفُها الْعَوامُّ وَ النِّساءُ وَ الصِّبْيانُ وَ غَيْرِها مِسنَ الْمُوَيِّسداتِ الْمُعاضِدَةِ لِظَواهِرِ أَحْبارِ النَّهارَةِ مُوَوَلَّمةً لَوْ مَعْلولَةً. النَّجاسَةِ \_ الْجَزمُ بنَجاسَتِهم و كَوْن أَحْبارِ الطَّهارَةِ مُوَولَّلَمةً لَوْ مَعْلولَةً. وَ الإَنْصافُ أَنَّ هَذِهِ الدَّعْوَى قَريبَةٌ جداً فَإِنَّهُ رُبُما يَحْصُلُ بِمُلاحَظَةٍ وَ الإِنْصافُ أَنَّ هَذِهِ الدَّعْوَى قَريبَةٌ جداً فَإِنَّهُ رُبُما يَحْصُلُ بِمُلاحَظَةٍ مَعْروفيَّتِهِ في الشَّريعَةِ لَدَى الْعَوامِّ و الْخُواصِّ و تَجَنَّبهمِمْ عَن مُساورة أَهل الْكِتابِ ، الْجَزْمُ بالْحُكْمِ لِكَوْنِها كَالسّيرةِ الْقَطْعَيَّةِ كَاشِفَةً عَن ْر أَى الْمُعْصومِ عَلَيْهِ السَّلامُ . \ الْمُعْصومِ عَلَيْهِ السَّلامُ . \

مرحوم صاحب «مصباح الفقیه» در این فقرات همان کلام مرحوم وحید بهبهانی را تکرار مینماید و حکم به نجاست را از ضروریات مذهب می شمرد و این مسأله را چنانچه گفته شد از جمله شعار شیعه در قبال اهل سنّت بحساب می آورد ، ولی با ایراد وهن بر این دلیل استدراک نموده در صدد تضعیف این نظریه چنین می گوید:

لَكِنَّ الَّذَى يوهِنُها فَ خُصوصِ الْمَقامِ السَّيْرُ فَى أَخْبَارِ الْبَابِ فَإِنَّها تَشْهَدُ بِحُدوثِ هَذِهِ السِّيرةِ وَ تَأْخُرِها عَنْ عَصْرِ الأَثِمَّةِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ لِشَهَادَةٍ جُلِّها بِحُلُو ّ أَذْهانِ السَّائِلِينَ الَّذيبِ فَمُمْ مِنْ عُظَماءِ الشِّيعَةِ وَ لِشَهَادَةٍ جُلِّها بِحُلُو ّ أَذْهانِ السَّائِلِينَ الَّذيبِ فَمُ مَنْ عُظَماءِ الشِّيعَةِ وَ رُواةِ الأحاديثِ عَنِ احتِمالٍ نَجاسَتِهِمُ الذَّاتِيَّةِ، وَ أَنَّ الَّذى وُقَعَهُمْ فَى الرِّيمَةِ المُوجِبَةِ لِلسُّوال عَدَمُ تَجَنَّبِهِمْ عَنِ النِّجاساتِ حَتَّى أَنَّ مُحَمَّدَ بُنِنَ عَبْدِ اللهِ بْنَ جَعْفَر الْحِمْيري الَّذَى كَتَبَ إلى صَاحِبِ الزَّمانُ عَجَّلَ الله عَنَا لَلْهُ الله فَرَجَهُ الشَّريفَ فَى زَمَانِ الْغَيْبَةِ اسْتَشْكُلَ فَى الصَّلاةِ فَى الشِّيابِ عَالَى فَرَجَهُ الشَّريفَ فَى زَمَانِ الْغَيْبَةِ اسْتَشْكُلَ فَى الصَّلاةِ فَى الشَّيابِ

۱- همان مصدر ، ص ٥٦٢ .

الْمُتَّخَذَةِ مِنَ الْمَجوسِ بواسِطةِ أَنَّهُمْ يَأْكُلُونَ الْمَيْتَةَ وَ لاَيَعْتَسِلونَ مِنَ الْجَنابَةِ فَيُسْتَفادُ مِنْ مِثْلِ هَذا السُّؤالِ أَنَّ احْتِمالَ نَجاسَةٍ الْمَجوسِ ذاتاً لَمْ يَكُن طارقاً بذهنه و إلا لكان الْفَحْس عَن حُكْم الثِّيابِ بِمُلاحَظَتِها أَوْلَى فَيُظَنُّ بِمِثْل هَذِهِ الأسْــئِلَةِ أَنَّ مَعْروفِيَّتَــها لَـدَى الْعَوامِّ وَ مَعْروسِيَّتَهَا فِي أَذْهانهمْ نَشَـأْتِ مِـنْ شُـهْرَةِ الْقَـولِ بـها بَيْـنَ الْعُلَماءِ الَّذِينَ هُمْ مَرْجِعُ تَقْلِيدِ الْعَوامِّ وَ هِيَ في حَدِّ ذاتِها لاتُفيــدُ الْجَــزْمَ بِالْحُكْم خُصوصاً مَعَ قُـوَّةٍ احْتِمـال كَـوْن مُسْـتَنَدِ الْمَشْـهور في الْحُكْـم بالتَّجاسَةِ كَما يُساعِدُ عَلَيْهِ مُراجَعَةُ كُتُبهم اسْتَظهارُها مِنَ الأيّةِ الشَّريفَةِ بِبَعْضِ التَّقْرِيباتِ الْمُتَقَدَّمَةِ فَلَمْ يُجَوِّزُوا رَفْعَ الْيَدِ عَنْ ظاهِر الْكِتابِ بأَحْبَارِ الطُّهَارَةِ إِمَّا بناءًا مِنْهُمْ عَلَى أَنَّـهَا أَحْبَارُ آحـاد وَ لا يَجوزُ تَحْصيصُ الْكِتابِ بِهَا أَوْلِزَعْمِهُمُ ابْتِلاءَ الْمُحْصِّص بالْمُعارِضِ أوْ غَـيْر ذَلِكَ مِن جهاتِ التَّر جيح فَلا وتُدوقَ بوتصول الْحُكْمُ إِلَيْهِمْ يَدًا بِيَدٍ عَنْ مَعْصوم عَلَيْهِ السَّلامُ أَوْ عُثُورهِم عَلَى دَليل مُعْتَبَر غَيْر ما بأيْدينا مِنَ الأدِلَّةِ.

 انصافاً باید اذعان نمود که صاحب «مصباح الفقیه» حق مسأله را در اینجا اداء نموده است ؛ و أدلّهٔ قائلین به نجاست ذاتی اهل کتاب را بافتههای بدون دلیل وحجّت میداند که هیچ کدام از آنان درمقام اجتهاد و استنباط لایُسْمِن و لایُغْنی مِن جوع میباشد . و نه تنها اجماع در این مورد کاشف از رأی معصوم علیه السّلام نیست (زیرا أوّلاً این اجماع مدرکی میباشد ، و ثانیاً چنانچه گذشت مخالفینی در مقابل خود چه از قدماء و چه از متأخرین چنانچه فیی زماننا هذا بطور وفور وجود دارند) بلکه شهرت نجاست در بین شیعه در زمان خود أثمه علیهم السّلام نبوده است و این مسأله در لسان روایات کاملاً واضح و علیهم السّلام نبوده است و این مسأله در لسان روایات کاملاً واضح و نجاست ذاتی خصوصاً اهل کتاب مشاهده نمی کنیم . بلکه ادلهٔ قطعیّه بر طهارت آنان قائم می باشد .

محصّل کلام در این فصل آنکه: اکثر قدماء از فقهاء قائل به نجاست ذاتی کفّار أعمّ از مشرک و اهل کتاب میباشند، و در بسیاری از کتب إدّعاء اجماع بر این مسأله شده است، و حتّی بعضی همچون مرحوم وحید بهبهانی آنرا شعار شیعه در قبال اهل سنّت میداند و صاحب «جواهر» نیز با تأیید کلام وحید بهبهانی بحث دراین مسأله را تضییع عمر دانسته و آن را از زمرهٔ ضروریات دین میشمرد، ولیکن با

۱- همان مصدر ، ص ٥٦٢ .

توجّه به ادّلهٔ قائلین به نجاست روشن می شود که هیچ کدام از آنها مفید مراد و منتج مقصود نمی باشد و صرفاً براساس حدس و تخمین و استحسان ، روایات دالهٔ بر طهارت را تأویل و روایت محتمل الظّهور در نجاست را مأخذ و مبنی قرارداده اند ؛ و چنانچه گذشت مرحوم حاج آقا رضا همدانی تمام ادلّه قائلین به نجاست را در زمرهٔ تلفیفات می شمرد و هیچ و قعی بر آنان نمی نهد ، نه دراجماع مدّعا و نه در ادّعا سیرهٔ مشهوره و نه در حکم به تقیّه و سایر وجو مرفوضه . بنابراین طبق موازین و اصول مدوّنه ، متّبع ، همان روایات دالّهٔ بر طهارت ذاتی اهل کتاب و حتّی سایر فرق از مذاهب مختلف است .

نگارنده دراین جا دیگر إطالهٔ مطلب را تضییع اوقات و تطویل بلاطائل می داند و جهت توضیح و تبیین مسأله به تنها دلیل متمسّکین به نجاست که همان اجماع می باشد می پردازد، امید است که بدین وسیله پرده از رخسار حقیقت برافتد و مبنی و مراد شارع مقدس در این مسألهٔ غوغا برانگیز روشن گردد.

# فصلششم

توضيح اجماع مدعابرنجاست غير مسلمان

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

اجماع در مذهب امامیه به عنوان کاشف از رأی معصوم علیه السّلام در قبال کتاب و سنّت حجّت و مستند است ، البتّه بازگشت و مآل آن به سنّت می باشد و در حقیقت نمی توان آنرا در عداد ادلّه و مبانی استنباط مستقلاً بحساب آورد . مرحوم محقّق در «معتبر» خود حجیّت اجماع را به دخول معصوم در میان طائفه ذکر می کند و می فرماید:

فَلَوْ خُلا الْمائَةُ مِنْ فُقَهائِنا عَنْ قَوْلِهِ لَما كَانَ حُجَّةً، وَلَـوْ حَصَـلَ فـــى اثْنَيْن لكانَ قَولُهُما حُجَّةٌ. \

همچنین سیّد مرتضی أعلى الله مقامه چنین میفرماید:

إذا كانَ عِلَّةُ كَوْنِ الإجْماعِ حُجَّةً كَوْنَ الإمامِ فيهمْ، فَكُلُّ جَماعَةٍ كَشُرَتْ

١- المعتبر ، ج ١ ، ص ٣١ .

## أوْ قَلَّتْ كانَ الإمامُ في أقْوالِها فَإجْماعُها حُجَّةً. \

کسی از فقهاء انکار این مسأله را ننموده است که إجماع به خودی خود نمی تواند بعنوان دلیلی مستقل در کنار سایر ادله استنباط بحساب آید، ولی در کیفیّت تحقّق آن وتشکّل موضوع اختلاف نظر وجود دارد.

بعضی جمعیّت آنرا از باب دخول إمام علیهالسّلام در جملهٔ فقهاء و مجمع علیهم دانستهاند ، چنانچه این نظریّه پیش قدماء اصحاب و سیّد مرتضی راجح بوده است و به این طریقه ، طریقهٔ تضمنیّه گفتهاند .

اشكال دراين طريقه آنست كه: تحقيقاً افرادى كه معلوم الحال و شناخته شده نيستند نمى توان قول آنان را بحساب آورد؛ و افرادى كه شناخته شده نيستند و مجهولند از كجا ما قطع به وجود امام در زمرهٔ آنها پيداكنيم، وبا حدس و گمان هم كه نمى توان حكمى را مستند به امام عليه السّلام دانست. و اگر قطع به وجود امام عليه السّلام در زمرهٔ عدهاى خاص پيداشود اين به خود قطع مربوط است نه به اجماع ساير افراد؛ چنانچه اگر اين قطع بدون توجّه به فتاواى فقهاء و فقط در يك محدودهٔ مشخص حاصل شود هيچ ارتباطى با اجماع فقهاء معروف الحال ندارد. بنابراين ديگر هيچ اجماعى محقّق نخواهد شد؛ زيرا شناخت فتاواى فقهاء معروف و شناخته شده فائدهاى ندارد،

١- الذَّريعة إلى أصول الشريعة ، ج ٢ ، ص ٦٣٠ .

چون تطرق خطاء و نسیان در آنها مانند سایر افراد مردم میرود و استنباط آنها برای خودشان حجّت است نه برای دیگران . و قطع به وجود امام علیه السّلام در افراد مجهول نیز فقط در عالم تصور و خیال ممکن است محقق گردد نه در عالم عین و خارج . از این رو است که بنظر میرسد ذکر اجماع در کتب فقهاء با توجه به سلوک این مسلک و طریقه ، عبث و بیه هوده خواهد بود . و باید اذعان نمود که از صدر اسلام تا کنون هیچ فردی از فقهاء ادّعای یک چنین اجماعی با این خصوصیّت را ننموده و نه می تواند بنماید .

و امّا طريق دوّم درتحقّق حجّيّت اجماع قاعدهٔ لطف است .

در توجیه این مسلک این نکته مطرح است که: از آنجا که وظیفه امام علیهالسیّلام تبیین و تبلیغ رسالت و شریعت رسول اکرم صلّی الله علیه و آله و سلّم میباشد باید حکم الله واقعی را به أی نحو مِنَ الانحاء بگوش مردم برساند ؛ و چنانچه در زمانی تمام فقهاء بر مسألهای خلاف واقع اتّفاق نظر داشته وظیفه امام علیهالسیّلام از باب لطف بیان حکم واقع به هر نحوی که خود صلاح میداند است ، و چون حکمی بر خلاف اجماع وجود ندارد این مسأله کشف از موافقت معصوم علیهالسیّلام با حکم مجمع علیه مینماید. و اگر چنانچه در این باب دلیلی از کتاب و یا سنّت موجود باشد دیگر این طریقه معمول بها نخواهد بود ؛ زیرا ممکن است امام علیهالسیّلام در مقام بیان حکم مخالف بر آن دلیل استناد و تمسیّک کرده باشد .

امًا چنانچه مبيّن خواهد شد اين طريقه نيز همچون مسلک

سابق الذّكر مبتنى بر يك اصل و رصين و پايـهٔ استوارى نمىباشد. زيـرا اوّلاً: تكليف و وظيفه امام عليهالسّلام از بـاب ايـن قـاعده يـا بيـان حكـم خلاف است در مقام افتاء و حكم ، و يا رفع اشـتباه و خطـاء امّـت اسـت در مقام عمل و تكليف . اگر مقصود ايجـاد مانع و حـاجز اسـت در مقـام عمل ، بايد اذعـان نمـود كـه ايـن مسـأله ابـداً صـورت خـارجى و عينى پيدا نكرده است ، زيرا چه بسا أزمنهاى كـه حكـم فقـهاء وعمـل امّـت بـر تعيين حكمى قرارمى گرفت و پس از مدّتى حكـم بـه خـلاف پديـد آمـده و بكلّى حكم اوّل منسوخ و يا نـادر الوجـود گرديـده اسـت ؛ چنانچـه در قول به انفعال ماء بئر در ابتداء امر و نظريّه خـلاف علاّمـه حلّى مبنى بـر عدم انفعال گواه و شاهدى بر ايـن مسـأله اسـت ، و نظـير ايـن مسـأله در ابوب فقهى إلى ما شاء اللـه موجود مىباشد .

و ثانیاً: در این صورت چرا قاعده لطف منحصراً منعطف به جمهور از امّت شود و شامل هر فرد و هر گروه و هر جا و هر زمان نشود ؟ مگر افرادی که بر مقتضای تکلیف و حکم مقلد خود خطا مرتکب فعل خلاف حکم الله واقعی شوند ، چه تقصیری در انجام تکالیف و عمل به وظیفه خود کردهاند که باید از عنایت و لطف حضرت محروم گردند . و اگر ما جواز عمل مکلف را در زمان غیبت امام علیه السّلام به مقتضای حکم ظاهری و عمل به وظیفه ظاهری چنانچه خود ائمّه علیهم السّلام بیان فرموده و مجزی دانستهاند صحیح و مُثاب بدانیم ، دیگر چه فرقی خواهد کرد بین یک نفر یا صد نفر و یا یک امّت در یک برهه از زمان ویا در أزمنهٔ متوالیه ؟

و همچنان که احکام در صدر اسلام تدریجاً نازل می شدند و چه بسا سالها مردم در جهل از تکلیف واقعی و حکم شرعی خود مرتکب خطاء می شدند و سپس حکم واقعی توسط رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم بیان می گردید، در زمان غیبت هم ما بگوئیم بنا بر مصالح و مقتضیاتی که در حیطه علم خدا و اولیای او است مردم از لحاظ ادراک حکم الله واقعی در حرمان قرارگیرند، چنانچه در احادیث مذکور است که قائم آل محمّد صلّی الله علیه و علی آبائه الطّاهرین با احکام جدید و تکالیف جدیدی ظهور خواهد نمود.

بلی آنچه مقتضای شؤون امامت و ولایت کلیّه إلهیّه أئمّه هدی صلوات الله و سلامهٔ علیهم أجمعین است این است که وجود امام علیهالسیّلام با إشراف ولائی و عِلّی خود بر تمام اعمال و کردار و سرّ و سویدای نفوس ما ناظر و حاضر و شاهد می باشد و از جمیع نیّات و خاطرات و خطورات ما قبل از حدوث آنها آگاه و مطّلع است ، و لا یَشُذُ عَن حیطَة عِلْمِه مِثْقال ذَرَة فی السّماوات و الأرض و با قوه و قدرت ولائی خود جمیع استعدادات و قوای ما را به مرحله و مرتبه قدرت ولائی خود جمیع استعدادات و قوای ما را به مرحله و مرتبه کمال وجودی آنها رهبری و ایصال خواهد نمود .

بنابراین اگر باندازهٔ سر سوزنی انجام تکالیف مخالف با حکم الله وعمل به احکام منافی بخواهد در این سیر کمالی و فعلیّت استعدادها تأثیر سوئی بگذارد (در حالیکه از نقطه نظر اتیان به مسائل و احکام هیچ تقصیر و یا قصوری متوجّه آنها نخواهد بود) این مسأله با شؤون مقام امامت منافات و تضاد پیدا مینماید و امام را از مرتبه با شؤون مقام امامت

ولايت كبرى به منزله و مرتبهٔ ساير افراد بشر تنزّل مى بخشد. تَسْتَجِيرُ باللهِ مِن هذهِ الأوهام و الوساوس الدِّنيَّةِ .

همچنان که خود آن حضرت در نامهای که به شیخ مفید أعلى الله مقامَه دارند این مطلب را متذّکر می شوند:

نَحْنُ و إِنْ كُنَّا ثَاوِينَ بِمَكانِنَا النَّآئِي عَنْ مَسَاكِنِ الظَّالِمِينَ حَسَبَ الَّـذَى أَرَائاهُ الله تَعَالَى لَنَا مِنَ الصَّلاَحِ وَ لِشِيعَتِنَا الْمؤْمِنِينَ فِي ذَلِكَ مَادَامَتْ دَوْلَةُ الدُّنْيَا لِلْفَاسِقِينَ. فَإِنَّا نُحِيطُ عِلْماً بَأَنْبَائِكُمْ وَ لاَيَعْرُبُ عَنَّا شَيْءٌ مِنْ أَخْبَارِكُمْ ... إِنَّا غَيْرُ مُهْمِلِينَ لِمُرَاعَاتِكُمْ وَ لاَنَاسِينَ لِذِكْرِكُمْ ،و لَولا ذَلِكَ لَنَزَلَ بِكُمُ اللاَّواء و اصطلَمَكُمُ الأعْداء ...

مضافاً به اینک خـود امـام علیـه السّـلام وقتـی کـه از آن حضـرت راجع به تکبیر بعد از قیام به رکعت ثالثه سؤال شد فرمودند:

الْجَوَابُ : أَنَّ فِيهِ حَدِيثَيْنَ : أَمّا أَحَدُهُمَا : فَإِنَّهُ إِذَا الْتَقَلَ مِنْ حَالَسةٍ إِلَى حَالَةٍ أُحْرَى فَعَلَيْهِ تَكْبيرٌ وَ أَمَّا الأَحْرُ: فَإِنَّهُ رُوىَ : أَنَّهُ إِذَا رَفَعَر آَسْهُ عَالَةٍ أُحْرَى فَعَلَيْهِ تَكْبيرٌ وَ أَمَّا الأَحْرُ: فَإِنَّهُ رُوىَ : أَنَّهُ إِذَا رَفَعَر آَسْهُ مِنَ السَّجْدَةِ الثَّانِيَةِ فَكَبَّر، ثُمَّ جَلَس، ثُمَّ قَامَ ، فَلَيْسس عَلَيْهِ لِلْقِيسامِ بَعْد مَن السَّجْدَةِ الثَّانِيَةِ فَكَبَّر، ثُمَّ جَلَس، ثُمَّ قَامَ ، فَلَيْسس عَلَيْهِ لِلْقِيسامِ بَعْد الْقُعُودُ تَكْبِيرٌ وَ كَذَلِكَ التَّشَهُدُ الأُوَّلُ يَجْسرِي هَنذَا الْمَجْرَى، وَ بِأَيِّهِمَا أَحُدْتَ مِنْ جَهَةِ التَّسْلِيم كَانَ صَوَاباً. ٢

و همینطور در موارد عدیدهای امام علیهالسلام افراد را به

١- الخراج و الجرائح ، ج ٢ ، ص ٩٠٢ .

٢- الغيبة ، ص ٢٣٢ .

همین احکام ظاهری مستنبط از روایات و أدلّه سوق دادهاند چنانچه در جای خود مبیّن است.

و اگر مقصود از لطف توضيح و تبيين امام عليه السّلام درمقام فتوى و صرفاً بيان حكم واقعى باشد اين چـه تاثيري درمساله خواهد داشت ؛ زيرا يا بايد به تمامي فقهاء در همه بـلاد و همـهٔ أمكنـه فرداً فرداً این حکم را ابلاغ کند ، که یک چنین چیزی نه تنها انجام نشده است بلكه اين همه اختلاف فقهاء در جميع امكنه و أعصار خود شاهدي برخلاف مقتضاي اين قاعدهٔ لطف مدّعها ميباشد. چگونه امام علیه السّلام به خـود اجـازه میدهـد کـه فقیـهی از روی ادلّـه بدون هیچ قصور و یا تقصیری حکمی را برخلاف حکم الله واقعی استنباط نماید و آن را در اختیار همه افراد امّت قراردهد ؟ آیا این مسأله مخالف قاعدهٔ لطف نیست ؟ و اگر ما این استثناء را در بعضی از موارد بيذيريم ازباب حُكمُ الأمثالِ فيما يَجوزُ وفيي ما لايَجوزُ واحدٌ در ساير موارد نیز باید بپذیریم ؛ و اگر در برههای نسبت به بسیاری از فقهاء حکم خطاء را جائز شمریم ، در برههای نسبت به کلّ فقهاء نیز باید جائز شمرد . بنابراین حکم به وجوب بیان خلاف در صورت اجماع و عدم وجـوب در سـاير مـوارد حكـم بـه متنـاقضين درمـورد شـؤون امـامت و ولايت است . و شايد بدين لحاظ بـوده اسـت كـه سـيّد مرتضـي ـ أعلـي الله مقامه \_ این طریقه را مردود دانسته است .

بنابراین باتوجّه به اشکالات فوق ما دلیلی بر ثبوت و حجیّت این اجماع نیز نمی توانیم داشته باشیم ؛ و الله العالم .

مسلک سوم در حجیّت اجماع طریقهٔ حدس است ، به این بیان که: چنانچه اجماعی در همهٔ ازمنه تا زمان معصوم علیهالسّلام منعقد شود و برای انسان قطع به انتساب حکم به امام علیهالسّلام حاصل شود این اجماع می تواند حجّت باشد ؛ زیرا اتّفاق فقهاء در همهٔ اعصار با وجود اختلاف آراء آنها درکشیری از مسائل فقهیّه خود موجب حصول این قطع خواهد بود که حکم مجمع علیه قطعاً منتسب به امام علیهالسّلام می باشد .

أمّا چنانچه گذشت این اجماع نباید مستند به دلیل فقهی باشد ، زيرا لَقائل أن يقول : ممكن است فهم عرفى و كيفيّت استنباط فقهاء از یک دلیل شرعی آنها را ملزم به اتّخاذ چنین حکمی نموده است! و قطعاً شرائط استنباط و قرائن در تحقّق موضوع حكم دخالت غير قابل انكاري دارد ، و لذا ممكن است همين شرائط و قرائن براي فقیهی دیگر منتج بــه حکم سابقین نباشــد و موضــوع بــه نحــو دیگــری برای او محقّق گردد ؛ و یا جلالت و عظمت بعضی ار فقهاء موجب عدم تعرّض سايرين نسبت بـ حكم مستنبط از أن فقيـ شده باشـد. و همينطور ساير فقهاء در اعصار بعد نيز بمتابعت از سلف صالح خود و عدم تجرسي بر فتواي مخالف خود موجب تحكيم و استقرار اين حكم شده باشند . از آن گذشته ما هيچ اتّفاقي را بدين نحو در فقه نمی یابیم که بدون استناد به دلیل محکم شرعی تبیین حکمی از احكام فقهى را بنمايد ، و اگر چنين اتّفاقى موجود باشد مستند به ادلّـهٔ فقهیه و از جمله ضروریات دین خواهد بود.

و مسأله ضروریّات دین و یامذهب با مسأله اجماع حدسی تفاوت فاحشی دارد و کسی در آن اشکال و ایرادی ندارد . بنابراین ادّعای یک همچنین اجماعی نیز بدون دلیل و یا بر پایه اموری سوای مبادی و لّیّهٔ قیاسات برهانیّهٔ اوّلیّات میباشد .

اینها طرق معروفه حجیّت اجماع است ، گرچه بعضی از طرق دیگر نیز وجود دارد که ذکر آن تطویل بلاطائل خواهد بود . با توجه به این مسأله حال ببینیم اجماعی که مستند فقهی بسیاری از فقهاء در حکم به نجاست غیر مسلم میباشد در چه پایه از متانت و رزانت فقهی قراردارد و به چه میزان می توان آن را درطریق اجتهاد لحاظ نمود؟

اوّلاً: شكّی وجود ندارد كه مبنا و دلیل مجمعین و فقهاء از زمان أئمّه علیهمالسّلام به بعد براساس آیه شریفه و روایات دراین باب می باشد . بنابراین نكتهٔ مهم در انعقاد اجماع كه عدم ابتناء آن بر ادلّهٔ اجتهادیّه است ، دراینجا مفقود می باشد .

ثانیاً: وجود فتوای مخالف است که از زمان قریب به زمان أئمّه علیه مالسّلام به بعد درمیان فقهاء وجود دارد. چنانچه گذشت و در میان متأخرین حکم به طهارت ذاتی اهل کتاب بسیار رائج و دارج شده است، و این خود دلیل بر عدم انعقاد اجماع میباشد؛ زیرا چگونه ممکن است که با وجود اجماع مدّعا فقیهی چنین جرأتی پیدا کند که حکم به خلاف صادر کند؟

بنابراین صرف نظر از عدم حجّیّت اجماع بطور کلّی و عدم

انعقاد آن بصورت عینی وخارجی در خود نفس تحقق این اجماع نیز خدشه و اشکال موجود میباشد. و لذا اگر شخصی ادّعا نماید که در حکم به نجاست ذاتی غیر مسلم هیچ دلیل قانع کنندهای وجود ندارد، سخن به گزاف نگفته است.

در اینجا ممکن است ادّعا شود توجّه به سیره در میان مسلمین (شیعیان) به حیثی که حکم به نجاست غیر مسلم شعار آنها در مقابل مخالفين شده است ما رابه وجود سيره در زمان أئمه عليهمالسلام دلالت مىنمايد ، و اين خود دليل بر كيفيّـت استفاده از روايـات دالّـهٔ بـر نجاست از ناحیه فقهاء می باشد ، و همچنین طرح روایاتی که نص در طهارت ذاتی غیر مسلم دارند و یا اینکه ظاهر در آن می باشند . لذا باید گفت چنین لاعائی عاری از حقیقت بوده و ادّعائی بیش نیست ؟ زيرا همچنان كه صاحب «مصباح الفقيه» افاده نموده است ، اين سيره یس از زمان أئمه علیهمالسّلام بوجـود آمـده و توسّط تقلیـد از فقـهاء در ميان شيعه متـداول شـده اسـت ، و الاّ در زمـان أئمّـه عليهمالسّــلام كــاملاً حكم برعكس بوده است .دليل براين مسأله كثرت روايات مصرّحة بر طهارت و يا ظاهر در أن ويا حتّ محتمل النّجاسه از أنها مي باشد ، زیرا درصورت تحقّٰق سیره بر نجاست ذاتی اهل کتاب و غیره چطور راوی از امام علیهالسّلام دربارهٔ ثوب و یا غذا و یا امر دیگـری کـه بـا آنـها اختلاط دارد و بواسطه عدم اجتناب از شرب مسكر و عدم اعتسال از جنابت و یا اُکل لحم خنزیر و عدم اجتناب از نجاسات ممکن است آلوده شوند ، سؤال مينمايد ؟ و اگر سيره بر نجاست ذاتي آنها بود ديگر اين سؤالها و پاسخها از ناحيهٔ امام عليهالسّلام صدر در صد لغو و بيهوده خواهدبود ؛ چنانچه در نامهٔ محمّد بن عبدالله الحِميريّ به حضرت بقيّةالله أرواحنا فداه آمده است :

عِنْدَنَا حَاكَةٌ مَجُوسٌ يَا كُلُونَ الْمَيْتَةَ وَ لا يَعْتَسِلُونِ مِنَ الْجَنَابَةِ وَ يَنْسِجُونَ لَنَا ثِيابًا ، فَهُلْ تَجُوزُ الصّلَوةُ فِيهَا مِنْ قَبْلِ لَنْ تُعْسَلَ ؟ فَكُتَبَ إِلَيهِ فِي الْجَوَابِ : لاَ بَأْسَ بالصَّلَوةِ فِيهَا .\

در این روایت که در زمان غیبت صغری صادر شده است کاملاً سیرهٔ امّت را بر حکم به طهارت ذاتی اهل کتاب بیان میکند، و سؤال محمّد بین عبدالله حمیری بر عروض نجاست از ناحیهٔ نجاست خارجی است نه نجاست ذاتی . و همینطور روایاتی که گذشت از امام صادق علیهالسّلام و از امام رضا علیهالسّلام که تماماً در تبیین این معنی نص بر مطلوب و مراد بودند . و لهذا می توان گفت این ادّعا نیز کاملاً بی اساس بلکه مطلب برعکس مدعّا کاملاً واضح و روشن بوده است.

١- وسائل الشّيعة ، كتاب الطّهارة ابواب النّجاسات الباب (٧٣) ، حديث ٩ .

## خاتمهٔ بحث در بیان اموری چند

اوّل اینکه بحث نجاست ذاتی مشرکان و بطور کلّی غیر اهل کتاب از سایر کفّار در کتب روائی ما ذکر نشده است و استناد فقهاء بر نجاست مشرکان منحصر است در آیهٔ شریفهٔ:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلاَ يَقْرَبُواْ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ ﴾ ،

و چنانچه ذکر شد این آیه دلالتی بر نجاست ظاهریّه ندارد و مقصود از آن خبث باطن و قذرات نفسانی میباشد ؛ مضافاً به روایاتی که در باب رضاع و یا در باب نکاح و غیره که دلالت بر عدم نجاست ذاتی مشرکان دارد وارد است .

مثلاً روایتی است از:

حَميدِ بن زياد ... عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ : قَالَ : سَأَلْتُ

١- سوره التّوبة(٩) صدر آيه ٢٨.

خاتمه .......... ۱۵۷

أَبَاعَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ هَلْ يَصْلُحُ لِلرَّجُلِ أَنْ تَرْضِعَ لَهُ الْيَهُودِيَّةُ وَ النَّصْرَانِيَّةُ وَ الْمُشْرِكَةُ ؟ قَالَ : لا بَأْسَ ، قَالَ: امْنَعُوهُمْ مِنْ شُرْبِ الْحَمْرِ. النَّصْرَانِيَّةُ وَ الْمُشْرِكَةُ ؟ قَالَ : لا بَأْسَ ، قَالَ: امْنَعُوهُمْ مِنْ شُرْبِ الْحَمْرِ. الله در اين روايت چنانچه گذشت امام عليه السّلام حكم رضاع مشركه را در رديف رضاع اهل كتاب جائز شمرده است وهيچ دليلي بر صورت ضرورت چنانچه ادّعا شده است نمي باشد ، بلكه اطلاق بر صورت ضرورت چواز ، و اگر نهيي در اين باب وارد باشد محمول بر كراهت است ؛ چنانچه مقتضاي جمع و حمل بر اين صورت است .

همچنین روایتی که زهری ، از امام سیجّاد علیه السّلام گذشت:

قَالَ : لاَيَحِلُّ لِلأَسِيــرِ أَنْ يَتَزَوَّجَ مَاداَمَ فِي أَيْدِي الْمُشْرِكِيــنَ مَحَافَــةَ أَنْ يُولَدَ لَهُ فَيَبْقَ وَلَدُهُ كَافِراً فِي أَيْدِيهِمْ. ٢

در اینجا نیز امام علیهالسّلام اشکالی بر نفس زواج وارد نمی کنند ، بلکه اشکال متوجّه آثار و تبعات زواج با مشرکه است و آن نتاج ولد و بقاء آن نزد کفار و مشرکین میباشد. در این روایت نیز تلویحاً حکم به جواز نکاح با مشرکه در غیر از بلاد شرک داده شده است.

و كذلك روايتي را كه أحمد بن إدريس مرسلاً از امام صادق

١- وسائل الشيعة ، كتاب النّكاح ، ابواب أحكام الأولاد ، الباب (٧٦) ، حديث ٥ ،
 ج ٢١ ، ص ٤٦٥ .

٢- وسائل الشيعة ، كتاب النّكاح ، ابواب ما يحرم بالكفر و نحوه ، الباب (٢) ،
 حديث ٥ ، ج ٢٠ ، ص ٥٣٧ .

١٥٨ .... رساله طهارت انسان

عليهالستلام درمورد سؤر نقل مي كند:

عَنْ أَبِي عَبدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: أَنَّـهُ كَرِهَ سُـؤْرَ وَلَـدِ الزِّئـا، وَ سُـؤْرَ الْيَهُودِيَّ وَ النَّصْرانِيَّ وَ الْمُشْرِكِ وَ كُلِّ مَا خَالَفَ الإسْـلاَمَ وَ كَـانَ أَشَـدُّ الْيَهُودِيُّ وَ النَّاصِبِ .\ ذَلِكَ عِنْدَهُ سُؤْرَ النَّاصِبِ .\

در این روایت لفظ کراهت محمول بر جواز است مضافاً به قرینهٔ سؤر یهودی و نصرانی و ولد زنا که قطعاً نجس نمی باشد ، و با توجّه به وحدت سیاق مشرک نیز محکوم به طهارت است .

با توجّه به مطالب مذکوره و آنچه قبلاً در مورد ورود مشرکین در مسجد النّبی و کذلک در مسجدالحرام ذکر شد روشن می گردد: در شرع مقدس اسلام حکم شارع بر طهارت ذاتی مشرکان بوده است ولی آیه در مقام اثبات قذارت باطنی آنها مردم را از ورود آنان به مسجد الحرام برحذر می دارد. واین معنی أنسب است به اینکه بگوئیم مقصود از نجاست قذارت ظاهری و نجاست واصطلاحی آنان است ، زیرا ادخال شیء نجس در مسجدالحرام در صورتی که موجب تنجیس آن نگردد موجب هتک حرمت آن نیز نخواهد شد. و از طرفی بسیار محتمل است که آیهٔ شریفه در مقام بیان یک حکم سیاسی منطبق با شرائط و ظروف آن زمان باشد. زیرا آنان با ورود به مسجدالحرام و إتیان به عبادات خاصّه خود ، از طرفی موجب هتک

١-وسائل الشيعة ، كتاب الطّهارة ، ابواب الأسار ، الباب (٣) ، حديث ٢ ، ج ١ ، ص
 ٢٢٩ .

خاتمه .......... ۱۵۹

احترام بیت الله الحرام شده و حرم توحید و بیت منزه او را با ورود خواطر و خود دچار آشفتگی و هرج و مرج و تشویش أذهان و ورود خواطر و صوارف از توجه به توحید می گردانیدند ، و از طرف دیگر موجب تثبیت موقعیت و وضعیّت سیاسی خود شده و به عبارت دیگر این خود یک بی اعتنائی به نشر کلمه توحید و استقرار شرع مقدیّس اسلام در همه بلاد و أمکنه تلقی می گردید ؛ و لذا از جانب حضرت أحدیّت حکم به ممانعت از ورود آنان صادر شده است . فلذا می توان آیه شریفه را حمل بر نجاست باطنی و قذارت و کدورت نفسانی نمود و در صورت شک در انطباق طبعاً حکم به طهارت موافق با جریان اصول خواهد بود .

مضافاً به اینکه: در روایات مذکوره نیز به اندازه کافی شواهد دال بر طهارت ذاتی مشرکان موجود میباشد. و بناء علیهذا باید اذعان نمود که مشرکان و سایر فرق از مردم مانند اهل کتاب محکوم به طهارت ذاتی میباشند. والله العالم.

دوم: بسیاری از فقهاء در کتب فقهی و روائی خود روایات صریحهٔ دالّه بر طهارت ذاتی اهل کتاب را محمول بر صورت تقیّه نمودهاند. امّا با توجه و تدبُّر در روایات در موارد مختلفه باید اذعان نمود که نه تنها حمل روایات بر مورد تقیّه مستبعد، بلکه ممتنع میباشد. آخر چطور ممکن است روایتی راکه در آن امام علیهالسّلام به آن فرد نصرانی زادهٔ تازه مسلمان امر می کند از غذای آنان تناول کند (در صورتی که أبوین او از استعمال گوشت خوک و شرب خمر

اجتناب میکنند ) حمل بر تقیّه نمود ؟! و یا سایر روایات در این باب.

و آیا امام علیه السّلام نمی تواند به آنها بگوید در صورت تقیّه از غذای آنان بخورید ولی بعد دست ودهان و لباس خود را بشوئید؟ و یا آنان را از استفاده از لباس آنها بر حذر بدارد؟ و بطور کلّی آیا اصلاً تقیّه در این مورد هست یا نیست ؟ با توجه به اینکه مسأله طهارت و نجاست یک مسأله شخصی و قابل اخفاء و اختفاء است ، و شخص می تواند در این مورد بدون اینکه احدی متوجّه شود به تکلیف واقعی خود عمل نماید . و آیا جواز ازدواج با اهل کتاب هم تقیّه بوده است ؟ و آیا کنیز نصرانی در منزل امام رضا علیهالسّلام هم تقیّه بوده است ؟!

عجبا! نگارنده در اینجا نمی تواند تعجب خود را از این همه مبعدات و امور مستنبطهٔ بعیده فی نهایة البُعد پنهان نماید؛ و لَیت شعری این فقهائی که همینطور این همه روایت را در ظروف مختلفه حمل بر تقیّه نمودهاند، آیا هیچ به حقیقت و واقعیت و وجود عینی و خارجی تقیّه فکر کردهاند؟ و یا اینکه رجماً بالغیب تیری در تاریکی پرتاب نموده خود را از دغدغهٔ بحث و تحقیق و تشویش فراز و نشیب آن رها کرده هیچ فکری و اندیشهای به تبعات این مسأله نکردهاند؟ و لذا مرحوم صاحب «مصباح الفقیه» بحث در این مورد را از جمله تلفیفات می شمرد و ابداً وقعی به این مَحامِل نمی نهد و آنها را به هیچ می شمرد و ادله طهارت ذاتی اهل کتاب را بدون معارض و مناقض می کند.

خاتمه .......... ۱٦١

واین مسأله مانند بسیاری از مسائل دیگر موجب تأسف ارباب تحقیق و تعمیق گردیده است. در بسیاری از موارد دیده می شود فقیهی بدون توجّه به دلالـت روایـت وکیفیّـت جمـع آن بـا سـایر ادلّـه و تأمّل در مضامین آن فوراً به حیثیت جهت روایت پرداخته و او را حمل بر تقیّه نمو دهاند و بالکلیّه از حجّیت ساقط می نماید ؛ در حالیکه با اندک تأمّلی می توان حمل صحیحی بر آن تصور نمود و کلام امام عليهالسّلام را از لغويّـت خارج ساخت . مگر به اين آساني مي توان فوراً یک روایت را به مجرّد معارضهٔ ظاهریّه با روایات دیگر از حیّز حجّيّت ساقط نمود؟ و يا به صرف تركز بعضي از محتملات و استحسان سليقههاي شخصي و فردي از احكام الهي و كلمات معصومین علیهمالسلام دست شست؟ و آیا متأخرین از فقهاء که حكم به طهارت اهل كتاب دادهاند ، چگونه متوجّه اين مسأله تقيّه نشدهاند؟ اینها و نظائر اینها سؤالهائی است که یک محقّق را به اندیشه و دغدغهٔ نگرشــی مجـدّد و تحقیقـی مضـاعف در کیفیّـت أخـذ فتــوی و استنباط احكام از اصول استنباط وامى دارد.

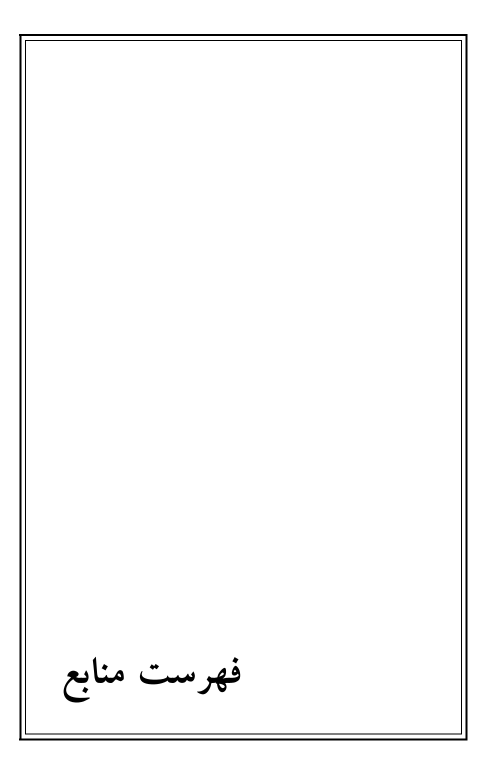
سوم اینکه: گرچه در مقام جمع بین روایات مختلف دراین باب حکم به رجحان قاطع روایات دالّه بر طهارت جمیع اقسام بشر از ملل مختلفه می نمائیم، امّا این مطلب پر واضح است که مصب روایات منقوله از أئم معصومین صلوات الله و سلامه أجمعین بر استحباب احتیاط و اجتناب از تماس و مباشرت با فرق مختلف می باشد ؛ و حتّی الإمکان بهتر است از تناول أطعمه آنان و تماس با

١٦٢ .... رساله طهارت انسان

آنان حتّی در صورت اجتناب از مسکر و لحم خنزیر خوداری نمود .

در اینجا بحث ما حول مسأله طهارت ذاتی انسان پایان میپذیرد. و با توفیق روز افزون برای محققان و اندیشمندان فقه اسلام و علوم اهل بیت عصمت و طهارت علیهمالسلام، مؤلف همگی آنان را به بحث و تحقیق و نقد در رسالهٔ مذکوره فرامی خواند و از نظرات سودمند و بیانات ناقدانه آنان بگرمی استقبال مینماید، و به عنوان هدیهای در خور تأمّل و تعمّق به پیشگاه علم و فقاهت عرضه میدارد. خداوند متعال مسیر همه ما را متقن و روش ما را ممضی و منطبق با طریق اولیای گرام و أئمّهٔ هدی صلوات الله و سلامه علیهم بگرداند بمنّه و کرمِه.

الرّاجى الى رحمة ربّه السيّد محمّد محسن الحسينى الطهرانى شب هفتم محرّم الحرام سنة ١۴٢۴ هجرى قمرى بلدة طيّبة قم.



## فهرست منابع

الاحتجاج: طبرسي ، نشر المرتضى ، مشهد مقدس ، سال ١٤٠٣ هـ. ق .

أحكام القرآن : الجصّاص ، دارالكتب العلميه ، بيروت ، چاپ اول ، سال ١٤١٥ هـ . ق .

الارشاد:الشيخ المفيد ، طبع مؤسسه آل البيت لاحياء التراث ، چاپ دوم ،سال ١٤١٦ هـ. ق .

بحارالأنوار:علامه مجلسى ،دار إحياء التراث العربى ،چاپ سوم ، سال ١٤٠٣ هـ. ق .

بداية المجتهد: ابن رشد ، مؤسسه ناصر الثقافيه .

التفسير الكبير:فخر رازى چاپ سوم .

تفسير فرات الكوفى: چاپ وزارت إرشاد اسلامى ،تحقيق محمد كاظم ، چاپ اول ، سال ۱٤۱۰ هـ. ق .

تفسيرالميزان:علاّمه طباطبائى ، دارالكتب الإسلاميّة،طهران ،چاپ دوم ،ســـال ١٤١٣ هــ . ق .

تهذيب الأحكام : شيخ طوسي، تحقيق سيدحسن موسوى خراساني، دارالكتب الإسلامية ، طهران .

الثاقب في المناقب :ابن حمزة طوسي، تحقيق نبيل رضاعلوان، نشر انصاريان ، قم ، چاپ دوم ،سال ١٤١٢ هـ . ق .

**جواهر الكلام**: شيخ محمد حسن نجفى ،طبع دارالكتاب الإسلامى ، طهران ، چاپ دوم .

الخرائج و الجرائح : قطب الدين الراوندى، تحقيق و نشر موسسة الامام المهدى عجّل الله فرجه ، قم .

الخصال: شيخ صدوق ، چاپ جامعه مدرسين ، قم ، سال ١٤٠٣ هـ . ق .

دلائل الآمامة:محمدبن جرير طبرى شيعى ، نشرال مطبعة الحيدرية ، نجف أشرف ، سال ١٣٨٢ هـ

الذريعة الى أصول الشريعة: شريف مرتضى ، تحقيق أبوالقاسم خرجى ، نشر دانشگاه طهران .

روح الـمعانى: علاّمه آلوسى ، داراحياءالتراث العربى بيروت ، چاپ چــهارم ، سال ١٤٠٥ هـ. ق .

سعد السعود: سيد بن طاووس حسني ، نشر الشريف الرضى ، قم .

السنن الكبرى: البيهقى، دارالمعرفة، بيروت، سال ١٤١٣ هـ.ق.

شرح نهج البلاغه: ابن أبى الحديد معتزلى، تحقيق محمد أبو الفضل ابر اهيم، دار إحياء الكتب العربية، چاپ اول، سال ١٣٧٨ هـ. ش.

شرح معانى الآثار: أحمد بن محمد بن سلمة الطحاوى ، نشر عالم الكتب ، بيروت .

صحيح البخارى: چاپ أفست از طبع دارالطباعة العامرة ، استانبول ، سال ١٤٠١ هـ . ق .

علل الشّرايع : شيخ صدوق ،نشر داراحياء التراث العربي ،بيروت ،چـاپ دوم، سال ١٣٨٥ هـ . ق .

عمدة القارى فى شرح صحيح البخارى: بدرالدين عينى ، دار احياء التراث العربي .

الغيبة: شيخ طوسى ،تحقيق شيخ عباد الله طهراني وشيخ على أحمدناصح ، مؤسسه معارف اسلامي ، قم ، چاپ اول ، سال ١٤١١ هـ. ق .

فتح البارى بشرح صحيح البخارى :ابن حجر عسقلانى ، دار احياء الـتراث العربى، بيروت ، چاپ چهارم ، سال ١٤٠٨ هـ. ق .

*الفقه على الـمذاهب الأربعه*: عبدالرحمن الجزيرى ، دار احياء التراث العربى ، چاپ هفتم ، سال ١٤٠٦ هـ. ق .

قرب الإسناد :حميري قمّي ،مؤسسه آل البيت لإحياء التراث ،چاپ اول ، سال

فهرست منابع ..............فهرست منابع .....

۱۴۱۳ هـ.ق.

قواعد الأحكام: علامــهٔ حلّــي، نشــر جامعـه مدرســين، قــم، چــاپ اول، سال ١٤١٣ هــ. ق.

الكافى : شيخ كلينى ، چاپ دارالكتب الاسلامية،طهران ، سال ١٣٩١هـ . ق . لسان العرب : ابن منظور ، چاپ دار صادر ، بيروت ، ( ١٥ جلدى ) .

المحلّى: ابن حزم اندلسى، تحقيق لجنة احياء التراث العربى، دار الجبل، بيروت . مدينة المعاجز: سيد هاشم بحرانى ، مؤسسه معارف اسلامى، چاپ اول ، سال ١٤١٤ هـ. ق .

المزار الكبير: محمد بن جعفر بن مشهدى ،تحقيق جواد قيّومى اصفهانى ، مؤسسهٔ نشر اسلامى چاپ اول ، سال ١٤١٩ هـ. ق .

مستدرك الوسائل: محدّث نورى ، مؤسسهٔ آل البيت لإحياء التراث، چاپ اول . المسترشد في إمامة أمير المؤمنين: محمد بن جرير طبرى شيعى ، تحقيق شيخ أحمد محمودى ، مؤسسة الثقافة الاسلامية ، چاپ اول ، سال ١٤١٥ هـ. ق . مصباح الفقيه: آقا رضا همدانى ، طبع سنگى ، نشر مكتبة الصدر .

مصباح المتهجّد: شيخ طوسى ، مؤسسة فقه الشيعة ، بيروت ، چاپ اول . المصنّف : ابن أبى شيبه ، تحقيق وتعليق سعيدمحمداللحّام،دارالفكر،بيروت ، چاپ اوّل ، سال ١٤٠٩ هـ . ق .

المعتبر في شرح المختصر: محقق حلّى ، طبع مدرسة امام اميرالمومنين عليه السّلام ، سال ١٣٦٤ هـ . ق .

مفتاح الكرامة: سيّد محمّد جواد عاملي ، تحقيق شيخ محمد باقر خالصي ، جامعه مدرسين ، قم ، چاپ اوّل ، سال ١٤١٩ هـ. ق .

مكارم الأخلاق: شيخ طبرسى ، مؤسسة أعلمى ، بيروت ، چاپ ششم ، سال ١٣٩٢ هـ.ق.

منتهى المطلب: علامه حلّى ، چاپ سنگى .

من لا يحضره الفقيه: شيخ صدوق ، چاپ جامعه مدرسين ، قم .

١٦٨ .... رساله طهارت انسان

نهج البلاغة: شرح محمّد عبده ، دارالتعارف للمطبوعات ، بيروت .

الوجيز في فقه الا مام الشافعي: أبو حامد الغزالي ، تحقيق على معوّض و عادل عبدالموجود ، دار أرقم ، بيروت ، چاپ اوّل ، سال ١٤١٨ هـ. ق .

وسائل الشيعة: حرّعاملي ، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث ، قم ، چاپ سوم ، سال ١٤١٦ هـ. ق .