پنجه همورمعارون المرح پنجه ۳ مرح

<sub>مُولِعِي</sub> ليم

جلداول

ازفتمت

# معادمشاي

تأليف

حضرت علامه أيا سدحاج سيتد محدثين عيني لهراني

قدتن مدنفسا كزكتير

رالند الخراجي بالنداريم والنداريم

ين ميرومعارون المرح پنجي ۳

<sub>بُولِعِي</sub> الم

جلدا وَل

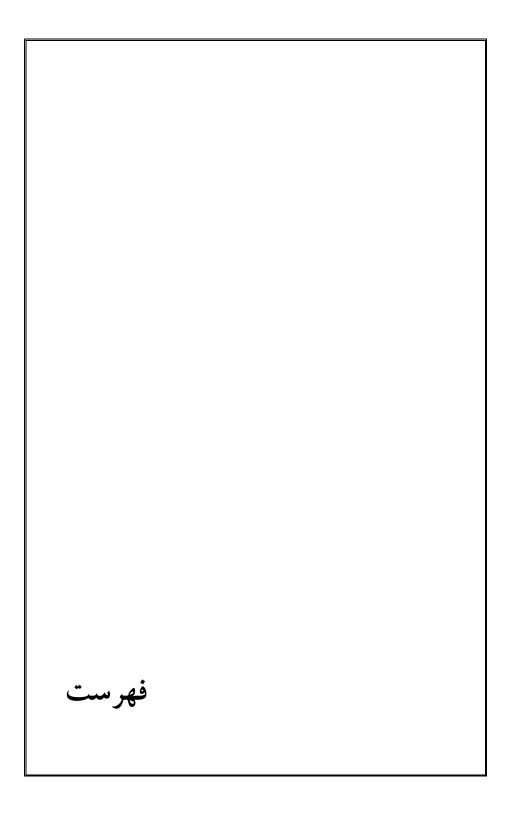
ازفتمت

# معادمشاي

تأليف

حضرت علامه أيأ المدحاج سيتدة وحمين حسيني لهراني

قدس مدنفسا لزكتير



## فهرست مطالب و موضوعات معاد شناسی جلد اوّل

صفحه

عنوان

| ٣ تا صفحهٔ ٩ | مقدّمه (به ضمیمهٔ نسخهٔ خطّی آن) از صفحهٔ             |
|--------------|-------------------------------------------------------|
|              | جلس اوٌل                                              |
|              | حقائق و اعتباريّات                                    |
|              | از صفحهٔ ۱۳ تا صفحهٔ ۲۹                               |
|              | امل مطالب :                                           |
| 10           | افضلیّت انسان بر ملائکه                               |
| 17           | مقام انسان در میان موجودات                            |
| 19           | پست ترین عوالم ، حکومت منطق حس است                    |
| *1           | دین تنظیم کنندهٔ روابط میان امور حقیقی و اعتباری است  |
| 74           | فرق مؤمن و کافر در پیروی از عقل و حس                  |
| <b>Y0</b>    | تقسیم مراحل اعتباری درطول حیات انسان از نظر قرآن مجید |
| **           | داستان پیرمرد حریص و هارونالرّشید در آرزوی دراز       |
| ٣١           | تمثیل زندگی دنیا به نباتات سرسبز و خشکیدن آنها        |

یک

#### معاد شناسی(۱)

| صفحه | عنوان                                                         |
|------|---------------------------------------------------------------|
|      | استفادهٔ لطیف علاّمهٔ طباطبائی از قرآن مبنی بر آنکه آخرت باطن |
| ٣٣   | دنیاست                                                        |
| ٣٥   | فرق کردار مردان خدا و بردگان دنیا                             |
| **   | معنای زینت و غرور بودن دنیا ، و اثر آن                        |
| ٣٩   | خطبهٔ « نهج البلاغة » دربارهٔ دنیا                            |
| ٤١   | دنیا برای عزّت و غنی و راحتی است                              |
| ٤٣   | تأثیر میزان وابستگی به دنیا در سهولت و سختی مرگ               |
| ٤٥   | خطبهٔ رسولالله در جمعهٔ آخر ماه شعبان                         |
|      | مجلس دوّم                                                     |
|      | زن <i>دگی</i> موقّت و حیات جاودان                             |
|      | از صفحهٔ ٤٩ تا صفحهٔ ٧٦                                       |
|      | شامل مطالب :                                                  |
| ٥١   | دنیا ظاهر حیات ، و آخرت باطن آن است                           |
| ٥٣   | سرآمد زن <i>دگی و اجل معیّن در قرآن کریم</i>                  |
| ٥٥   | فرار از مرگ ، عین برخورد و رسیدن به آن است                    |
| ٥٧   | داستان حضرت سلیمان با مرد وحشت زده و ملکالموت                 |
| ٥٩   | معنی دو نوع اجل در قرآن مجید : اجل و اجلمسمّی                 |
| ٦٣   | اجل دنیوی و اجل مسمّی یک حقیقت است به دو وجه                  |
| ٦٥   | کلام ابن سینا در علّت ترس مردم از مرگ                         |
| ٦٧   | معیار قرآن برای شناسائی مؤمن ، اشتیاق به مرگ است              |
| ٦٩   | مؤمن مشتاق مرگ است و کافر گریزان از آن                        |
| ٧١   | مرگ در نزد ابراهیم خلیل و أمیرالمؤمنین علیهماالسّلام          |

#### فهرست مطالب و موضوعات

| صفحه | عنوان                                                                  |
|------|------------------------------------------------------------------------|
| ٧٣   | انس و اشتیاق أمیرالمؤمنین به مرگ                                       |
|      | معنى أشـــقىالآخــرين ، و إخبــار آن حضرت به شهادت خود به دست          |
| ۷٥   | ابن ملجم                                                               |
|      | مجلس سوّم                                                              |
|      | سبب ترس از مرگ                                                         |
|      | از صفحهٔ ۷۹ تا صفحهٔ ۱۱۶                                               |
|      | شامل مطالب :                                                           |
|      | دو نظــریّهٔ متــفاوت از ابـن سینا و صدرالمتــألّهیــن در بارهٔ کیفیّت |
| ۸١   | حدوث نفس                                                               |
| ۸۳   | عقیدهٔ ابن سینا در مبدأ آفرینش نفس انسان                               |
| ٨٥   | عقیدهٔ ملاّصدرا در مبدأ آفرینش نفس انسان                               |
| ۸٧   | کیفیّت احاطهٔ فرشتگان به انسان                                         |
| ۸۹   | معنی روایت « زیرکترین مؤمنان ، آگاهترین آنان به مرگند .»               |
| 91   | عدم امکان معرفت به احوال پس از مرگ مگر با تجرید                        |
|      | مردن یقینی ترین امری است که با آن به مشابهٔ امور مشکوکه رفتار          |
| 94   | مىشود                                                                  |
| 90   | علّت حقیقی ترس و فرار مردم از مرگ                                      |
| 97   | مؤمن بواسطهٔ ربط با خداوند هیچ نگرانی از مرگ ندارد                     |
| 99   | اشتیاق مؤمن به مرگ                                                     |
| 1+1  | داستان حاج مؤمن و ملاقات او بایکی از مردان خدا در راه مشهد             |
| 1.0  | داستان حکیم هیدجی و مرگ اختیاری مرد عامی                               |

1.9

ملاقات حاج هادی ابهری با شیخ مرتضی طالقانی

#### معاد شناسی (۱)

| صفحه | عنوان                                                 |
|------|-------------------------------------------------------|
| 111  | إخبار شیخ مرتضی از مرگ خود                            |
| 114  | إشراق سیمای سیّدالشّهداء هرچه زمان مرگ نزدیکتر می شد  |
|      | مجلس چهارم                                            |
|      | عمر، بهترین سرمایهٔ تکامل و تعالی                     |
|      | از صفحهٔ ۱۱۷ تا صفحهٔ ۱۵۳                             |
|      | شامل مطالب :                                          |
| 119  | گفتار أبوذر در علّت ترس از مرگ                        |
| 171  | راه بهشت ، پافشاری و صبر در ناملایمات است             |
| 174  | زندگی انسانی و حیوانی ؛ حیات دنیا و علیا              |
| 170  | معنای دنیای مذموم                                     |
| 177  | زندگی.دررویزمین بر اساس تقوی و عدالت زندگی دنیا نیست  |
| 179  | برخورد محمّد بن منكدر با حضرت باقر عليهالسّلام        |
| 141  | بدن ، اَلت ترقّی و تکامل نفس است                      |
| 188  | اشتیاق مؤمن به لقاء خدای تعالی                        |
| 140  | إخبار رسول امين بر عوالم بعد از موت                   |
| 147  | دفع ضرر محتمل ، حکم عقل <i>ی</i>                      |
| 149  | ارتباط افراد پاک سیرت ، با عالم برزخ                  |
| 121  | داستان محدّث قمّی در وادیالسّلام نجف                  |
| 124  | داستان آیةاللّه گلپایگانی در تخت فولاد اصفهان         |
| 120  | ملاقات آیةاللَه گلپایگانی با ارواح در وادیالسّلام نجف |
| 124  | برخورد آیةالله گلپایگانی با حوریان بهشتی              |
| 189  | هشدار خداوند دربارهٔ قیامت                            |
|      |                                                       |

#### فهرست مطالب و موضوعات

| صفحه | عنوان                                                      |
|------|------------------------------------------------------------|
| 101  | اشتیاق أمیرالـمؤمنین به لقاء خدای تعالی                    |
| 104  | ضیافت خدای تعالی از أمیرالـمؤمنین علیهالسلام               |
|      | مجلس پنجم                                                  |
|      | مجانست خواب و مرگ                                          |
|      | از صفحهٔ ۱۵۷ تا صفحهٔ ۱۹۸                                  |
|      | شامل مطالب :                                               |
| 109  | مرگ و خواب از یک مقولهاند با شدت و ضعف                     |
| 171  | خوابیدن ، مردن کم اثر است                                  |
| 175  | مردن تطهیر و تزکیه است                                     |
| 170  | احوالات پسازمرگهمانند حالات مختلف خواب دیدن است            |
| 177  | فرق خواب و مرگ                                             |
| 179  | تمثيل عوالم مردن به أطوار تحولات كرم ابريشم                |
| ۱۷۳  | مراحل وجودیانسان : طبع وماده ، ذهنو برزخ ، روح و نفس       |
| 140  | تشبیه برای عالم طبع و مثال و نفس                           |
| 177  | افعال انسان در حال خواب و مرگ با بدن مثالی اوست            |
|      | کردار در حال خواب شدیدتر از بیداری و در مـرگ شــدیــدتر از |
| 174  | خواب است                                                   |
| 1.41 | طیف و رؤیا در زمان کوتاه است                               |
|      | خواب عجیب جوانی در مسجد گوهرشاد که دلالت بر عالم غیب       |
| ۱۸۳  | دارد                                                       |
| 110  | وسعت اطلاع در حال تجرد و خلع ماده                          |
| ۱۸۷  | گلاية والد علامة طباطبائي بواسطة ارتباط با عالم غيب        |

### معاد شناسی (۱)

| صف                                                        | عنوان   |
|-----------------------------------------------------------|---------|
| باط با ارواح در عالم خواب                                 | ارت     |
| ستان خواب پدر مرحوم آیةاللَه حاج شیخ آقا بزرگ طهرانی ۹۱   | داس     |
| هٔ امیرالمؤمنین به یکی از اصحابی که خبرمرگش رسیده بود ۹۳  | نام     |
| لمبههایهشداردهندهٔ امیرالمؤمنینعلیهالسّلام راجع به مرگ    | خد      |
| ششم                                                       | مجلس ،  |
| ممل فرشتگان قبض ارواح و ملکالموت عین عمل خداست            | 5       |
| از صفحهٔ ۲۰۱ تا صفحهٔ ۲۵۵                                 |         |
| طالب:                                                     | شامل مع |
| بّت قبض روح ارواح طیّبه و نفوس ستمگران ۴۳                 | كيف     |
| ی توحید ذاتی ، صفاتی و افعالی                             |         |
| بّت ظهورنور فعل الهيءر مظاهرعالمامكان وپيدايش موجودات ٧٠  | كيف     |
| ل موجودات عين فعل خداست به دو نسبت                        | افعا    |
| ع بین إسناد قرآن فعل را به خداوبه مخلوقات ، و عــدم تناقض | جم      |
| آن                                                        | در .    |
| بّت قبض روح ملکالموت افراد کثیری را دریک لحظه 💮 ۱۳        | كيف     |
| بل قبض روح ملكالموت واعواناونفوسرا بهكارخانة برق 🕠 ١٥     | تمثر    |
| بّت ظهور و نزول نور توحید در مظاهر عالم امکان ۱۷          | كيف     |
| م تضادً و تزاحم در عالم معانی و مجرّدات <sup>ٔ</sup>      |         |
| بّت طلوع نور واجبالوجود در ملکالموت و اعوان او ۲۱         |         |
| أميرالمؤمنين درجواب از ادّعاى تناقض درآيات قرآن ٢٣        | بيان    |
| حبان علم و بصیرت نمی توانسند هر علمی را با عموم مردم      | صا.     |
| ، کنند                                                    |         |
| å å                                                       |         |

تىش

#### فهرست مطالب و موضوعات

| صفحه | عنوان                                                        |
|------|--------------------------------------------------------------|
| 777  | قبض روح توسّط موجوداتی برتر از ملائکه موسوم به «عالین »      |
| 779  | زندهشدن شیر و دریدن حاجب مأمون ، به امرحضرت امام رضا         |
| 741  | زنده شدن شیر و دریدن مرد ساحر ، به امرحضرت موسی بن جعفر      |
| 744  | میراندن مارتوسّط مرحومقاضی ، ونمونهای از تجلّی اسم «المُمیت» |
| 740  | قبض روح مقرّبان درگاه الهی به دست خود خدا                    |
| ***  | اختلاف قبض ارواح بر حسب اختلاف ايمان و عمل                   |
| 749  | ملکالموت مانند آینه است و محتضر خود را در آن مینگرد          |
| 751  | فرشتگان موجودات مجرّده هستند                                 |
| 724  | ملک و شیطان در ذات و جوهرهٔ خود تغییر شکل نمیدهند            |
| 720  | حضور ولايت كلّيه عندالموت                                    |
|      | مجلس هفتم                                                    |
|      | قبض روح و مشاهدات در حال مردن با باطن است                    |
|      | از صفحهٔ ۲٤۹ تا صفحهٔ ۲۸۹                                    |
|      | شامل مطالب :                                                 |
| 701  | علّت خفای موجودات مادّیّه زمان و مکان است                    |
| 704  | مقرّبين و اصحاب يمين و اصحاب شمال                            |
| 700  | اختلاف کیفیّت قبض روح مقرّبین و اصحاب یمین و مکذّبین         |
| YOV  | مشاهدات در حال احتضار با چشم ملکوتی است                      |
| 709  | دنيا و آخرت موضوعاً دو عالم متفاوت هستند                     |
| 177  | در آخرت خریدار متاع عبودیّت و تقوی هستند                     |
| 774  | تعیّنات دنیویّه بازارش در آن دنیا کساد است                   |
| 470  | کیفیّت قبض روح ستمپیشگان به منطق قرآن                        |
|      | هفت                                                          |

### معاد شناسی (۱)

| صفحه | عنوان                                                            |
|------|------------------------------------------------------------------|
| 777  | در وقت مرگ تمام جهات مورد اعتماد در دنیا نابود میشوند            |
| 779  | شؤون آخرت متناسب با آخرت است                                     |
|      | خطبهٔ أميرالمؤمنين عليه السّلام دربارهٔ كيفيّـت حـال احتضار مردم |
| **1  | كوردل                                                            |
| ***  | موعظهٔ أميرالمؤمنين عليهالسّلام در تهيّهٔ استعداد مرگ            |
| 141  | عیادت رسول خدا از أمیرالمؤمنین و شرح مطالبی راجع به موت          |
| **   | سكرات موت مانند تصفيه و غربال گناهان است                         |
|      | داستان ملاقات با مملکالمموت و خممسهٔ طیّبه و حضرت موسمی          |
| 440  | ابن جعفر                                                         |
|      | ملاقات عيال يكى از اعاظم نجيف با أميسرالمؤمنين درحال سكسرات      |
| YAY  | مو <b>ت</b>                                                      |
| 444  | شرح حال لحظة ارتحال أميرالمؤمنين عليهالسلام                      |

حرالعليم

دورهٔ علوم ومعارف سلام (۳)

جلاًدّل از قسمت معــاد شناسی

لَّا وَمَلَّ خَدَمة العلم طلبين ستيد فيرحسين العرائ عَفِهم عَجِلْتُه

مُفت مد



#### ستس

حداله الرحق الرحق المرابي من عمد بدا زاره وتاس كذ وركم برسفرت ربّ ورود زرا كل را لاكرام خدارت ك برا العبد لا افرين ورابت كوينته بخلف موكت مركال بدابت نزيقه إعن في ونحق زرد ؛ اهَدُ وَلِيُّ المنتَّبِ المَنْ أَيْخِرِ جُهُمْ مِنَ الْعُلَاَ الْمَالِيَةِ فَا الْمُؤْدِدِ .

وبا ترین درود و تحیت واکرام بر بایران ورکزیگان را مفرا و طریق مرایت ایران و برگزیگان را مفرا و طریق مرایت بسور مایت مقد او به بکر با لدین اور علم دران ایران می در مورد بنام مردا اللات می می از می در از می در در می مردد بنام مردا اطلاق می می ایران دوا تعیاست بروارد در کرد بنام مرد از می در در می در در می از می در در در می در در می در در می می می در در می در در می در می در می در در می در در می در در می در در می در در می در در می در می

ما مته ما م بران سرت مدّالرسی فیت بی عَدْیْهِ مَلَالِعِلِهِ وَالدُولِمُ رمان نال او سرت مدّالومین ، زُمر المُرائِن : علی بن اسطالب و با رزه فرزنز فجب داد ، که یمی براز دگیر عالم را بزر وجود خود موّر ، واستخل اُعا ، حدافت وائات اللّه ، کا روز بشریت را بخیات خدا واقاء او رخون سشرند ، و مسار برطین موکر نا ناد المحرش ما این یب بدند .

در دلنامرمزدم لزنفات ترسیّه ، نور وسمور وسمور و لرد کرده ، و آن دل ها را بقام عز خدا پوسستند ؛ وراه عبور لزر عَقَباست محود وکردوه هامر فهوله نغمرا برای و

خدار در رحل رحم ما میک گرارم که و تا میک بی نامیت می نامیت می نامیت می در باز مرل ترکت و عامت ادر آن خاکراست را برشته سحیر کرده و بصورت عالیمی شردین مود ، دانی برای

عود حبر وبراديك الله غريز دله عند ، توجب مركز ورود

این بَالْمِرِ کَ مَدَ صدود منصت وکنر خوصد بود، کیفیت بر وحرکت از در دنیا وعلم غود را بعالم خوائن دوا نقیات ، دارتمال ا

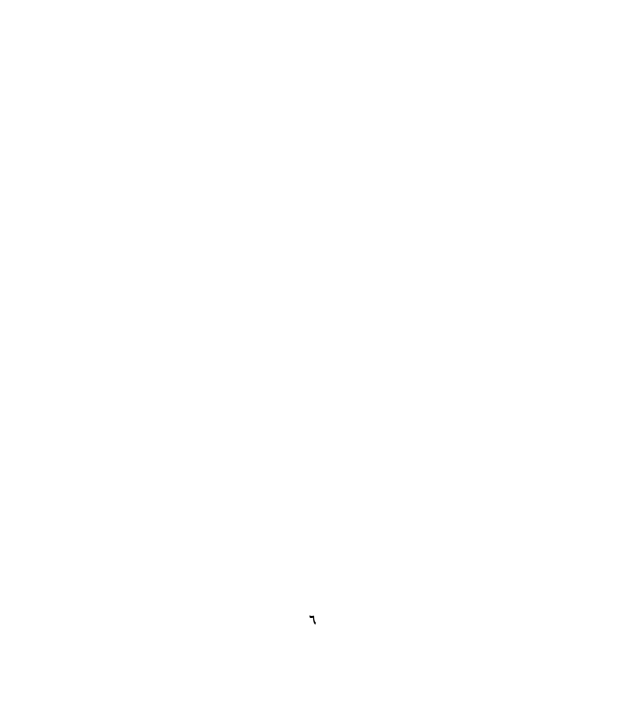
بور خلا دغايرالغايات نما سيجد .

ر أب في ربّاً لدعالم صورت درخ وكوه لربّاط الدل إدراب باليراب اليراب والمع وكوه الربّاط الدل إدراب باليراب والمع حور والان تمام موجودات ، كوب زيره و هيئة ربّا والله وتعام المان والديريكا وحفيت احترت ، عالم محثر ولاثر وحاث وكياب و حَراث و حَراث و مَراف و مِراف و مَراف و مَراف و مَراف و مَراف و مَراف و مِراف و مَراف و مِراف و مِراف و مَراف و مَراف و مَراف و مِراف و مَراف و مَراف و مِراف و مَراف و مَراف و مِراف و مَراف و مَراف و مَراف و مَراف و مِراف و مِراف و مَراف و مَراف و مَراف و مَراف و مَراف و مَراف و مِراف و مَراف و

لز گریات ترکن و اخبار معوین وادلاً عقب المحسفید و مطالب دو تب رع نائین ، بخو اُوفی د اُوفر کرده ؟ ولز نکر اخلا تیت و مواعظ نیز در محسدد و امکان کوناهی منده میت .

این مبحث در صور رو مجدّ خواحیث دقیمت مُعانی شیناسی ارز وروهٔ علوم و معارف اسلام را تشکیر مربیعه .

وَقُوَّهُ اللَّى وَلِيهِ مِبْدِيجِ مِورِد مِنْفَادِهِ عَوْمَ خَرَارِ كُودٍ وَمَا تَوْضِيقِي إِلَّهِ إِنِسِ عَلَيْهِ خَرَكَكُتُ كَا إِلَيْهُ رُبِنَا عَلَيْهُ كُنْكُ أَنْ كَالْنَا وَإِلَيْهُ أَنْبَنَا وَإِلَيْهُ الْمَيْفُ الْمُصِيرُ وَهُمَا الْمُسْتَعَانُ مَعَلَيْهِ التَّكُلُانَ مُعَالِّمِ التَّكُلُانَ مُعَلِّمِ التَكُلُانَ مُعَلِّمِ التَّكُلُانَ مُعَلِّمِ المَّالُونَ مُعَلِّمِ المَّلِمُ الْمُنْفَانُ مُعَلَيْمِ التَّكُلُانَ مُعَلِّمِ المَّالُونَ مُعَلِمُ الْمُنْفَانُ مُعَلِمُ التَّ



#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

سپاس وحمد بی اندازه و قیاس از ویژگیهای حضرت رب ودود ذوالجلال و الإکرام ، خدای منّان است که بشر را بعد از آفرینش و هدایت تکوینیّه به خلعت حرکت بسوی کمال به هدایت تشریعیّه راهنمائی و مخلّع فرمود ؛ اللّه وَلِی ً الّذین ء اَمَنُوا یُحْرِجُهُم مِّن الظّلُمات إلی النّور . ا

و پاکترین درود و تحیّت و اکرام بر پیامبران وبرگزیدگان راه خدا و طریق هدایت بسوی معارف حقّهٔ او باد ، که با ارشاد خود بشر را از ظلمت کدهٔ جهل به وادی ایمن انوار علم و دانش الهیّه رهبری نمودند ، و از جمود و رکود به مقام سعهٔ اطلاق وگشایش حقائق و واقعیّات به پرواز درآوردند .

خاصه خاتم پیمبران حضرت سیدالمرسلین محمد بن عبدالله صلّی اللّه علیه و آله و سلّم و جانشینان او حضرت سیدالوصیین ، أمیرالمؤمنین علی بن أبی طالب و یازده فرزند امجد او که یکی پس از دیگری عالم را به نور وجود خود منور ، و با تحمّل أعباء خلافت و امانت الهی کاروان بشریّت را به میقات خدا و لقاء او رهنمون شدند ، و صدای پرطنین جرس قافله را به گوش جهانیان رساندند .

١- صدر آيه ٢٥٧ ، از سوره ٢ : البقرة

در دلهای مردم از نفحات قدسیّه ، نور و سرور و حبور وارد کرده ، و آن دلها را به مقام عز خدا پیوستند . و راه عبور از عقبات مخوفه و کریوههای مهولهٔ نفس را به راستی و درستی نشان داده ، به مراحل و منازل واقعهٔ در طی طریق آشنا نمودند . و انسان را به آخرین منزل خود که مقام مقربین و صدیّقین و مخلصین است به حرم امن و امان حضرت پروردگار جمیل و جلیل رهبری کردند ؛ فَلِلّه دَرُهُم و علیه مُجمعین .

از آنجائی که توفیق الهی شامل حال این بندهٔ ناچیز شد، تا در روزهای ماه مبارک رمضان از سنهٔ ۱۳۹۳ و در شبهای این ماه از سنهٔ ۱۳۹۹ هجریهٔ قمریه با بسیاری از برادران ایمانی و اخلاء روحانی بحث معاد که از جمله شریف ترین و زیباترین بحثهای اعتقادی است مرتباً و مسلسلاً بازگو شود ؛ خداوند رحمن و رحیم را سپاسگزارم که با تأییدات بینهایت و تسدیدات بی دریغ خود باز بذل مرحمت و عنایت نمود تا مذاکرات را به رشتهٔ تحریر آورده و به صورت مجالسی تدوین شود ، و بالنتیجه برای خود حقیر و برادران ایمانی عزیز و ارجمند موجب یادآوری گردد .

این مجالس که درحدود شصت و اندی خواهد بود ، کیفیّت سیر و حرکت انسان را در دنیا و عالم غرور و اعتبار ، و نحوهٔ تبدیّل نشأهٔ غرور را به عالم حقائق و واقعیّات ، و ارتحال او را بسوی خدا و غایة الغایات نشان می دهد ؛ و در ابحاثی مرتبّاً از عالم صورت و برزخ و نحوهٔ ارتباط ارواح در آنجا با این عالم ، و کیفیّت خلقت فرشتگان و

وظائف آنها ، و نفخ صور و مردن تمام موجودات و سپس زنده شدن همهٔ آنها و قیام انسان درپیشگاه حضرت احدیّت ، و عالم حشر و نشر و حساب و کتاب و جزاء و عرض و سؤال و میزان و صراط و شفاعت و أعراف و بهشت و دوزخ بحث مینماید .

ازآیات قرآن و اخبار معصومین و ادلّـهٔ عقلیّـه و فلسفیّه و مطالب ذوقیّه و عرفانیّه بـه نحـو أوفـی و اوفـر آمـده، و از ذکـر اخلاقیّـات و مواعظ نیز در حدود امکان کوتاهی نشده است.

این مباحث در حدود ده مجلّد خواهد شد که قسمت «معاد شناسی» از دورهٔ علوم و معارف اسللام را تشکیل میدهد.

ایس دوره در سلسلهٔ عقائد شامل سه دورهٔ «الله شناسی» و «امام شناسی» و «معاد شناسی» است ؛ و در قسمت احکام و مسائل شامل بحثهائی در پیرامون قرآن کریم و مسجد و دعا و نماز و روزه و اخلاق و برخی از مسائل دیگر است که به حول و قوهٔ الهی امید است به تدریج مورد استفادهٔ عموم قرار گیرد.

وَمَا تُوْفِيقِىَ إِلاَّ بِاللَهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَ أَلِيْهِ أُنِيبُ. \ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَ إِلَيْكَ أَنَبْنَا وَ إِلَيْكَ الْمَصِيــرُ. \ وهُوَ الــمُستَعانُ و علَيهِ التُّكْلانُ

سيّد محمّد حسين حسيني طهراني

١- ذيل آية ٨٨ ، از سورة ١١ : هود
 ٢- ذيل آية ٤ ، از سورة ٦٠ : الممتحنة

مجلس اول

حقایق و اعتباریّات

# أعوذُ باللّهِ مِنَ الشَّيطانِ الرَّحيم بسسم اللّهِ الرَّحيم

الْحَمْدُ للَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ والصَّلَوةُ والسَّلامُ عَلَى سَيِّدِنا مُحَمَّدٍ وءَالِهِ الطَّاهِرينَ و لَحْنَةُ اللَهِ عَلَى أَعْدائِهِمْ أَجْمَعِينَ مِنَ الأَن إلَى قيامٍ يَوْمُ الدِّينِ و لَعْنَةُ اللَهِ عَلَى أَعْدائِهِمْ أَجْمَعِينَ مِنَ الأَن إلَى قيامٍ يَوْمُ الدِّينِ ولا حَدولَ ولا قُدوَّةَ إلاّ باللّهِ الْعَلَى الْعَظيم (

قال اللَّهُ الحكيمُ في كتابه الكريم:

بِسْمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \* وَالتِّينِ وَالزَّيتُ ونِ \* وَ طُورِ سِينِينَ \* وَهَذَا الْبَلَدِ الْأُمِينِ \* لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ عَقْدِينَ \* وَهَذَا الْبَلَدِ الْأُمِينِ \* لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ \* ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ \* إِلاَّ الَّنِينَ ءَامَنُوا وَ عَمِلُوا التَّينِ \* الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ \* فَمَا يُكَذَّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ \* السَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ \* فَمَا يُكَذَّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ \* أَيْسَ اللّهُ بِأَحْكَم الْحَاكِمِينَ .

خداوند دراین سوره که نود و پنجمین سوره ازقرآن کریم است سوگند یاد می کند به انجیر و زیتون که مراد که مراد میان دو میوهٔ معروف است ، یا به دو درخت آنها ، یا به کوه تین که شهر دمشق دردامنهٔ آن

۱ – مطالب گفته شده در روز اوّل ماه مبارک رمضان ۱۳۹٦.

۲- تفسير «الميزان» ج۲۰، ص208

معاد شناسی (۱) حقائق و اعتباریّات

۱ راجع بـه افضلیّت انسـان نســبت بــه ملائکـه می تــوان از آیــات قــرآن بــه وجوهی استفاده کرد :

اوّل آنکه خــداونــدملائکه را امر به سـجدهٔ آدم نمـود و معنی نـدارد وجـود ناقصی مسجود وجود کاملی باشد . گرچه علّت سجده همان ســری اسـت کـه خـــدا در آدم نهاده لیکن علَی ځلّ حال آدم مسجود واقع شد .

دوّم آنكه در آيه ۳۰ ، از سورهٔ ۲ : البقرة مى گويد : وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَالَئِكَةِ إِنِّى جَاعِلُ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ، و خلافت خداوند بنحو اطلاق براى موجود اكمل است .

سوم آنکه در آیات ۷۱ تا ۷۲، از سورهٔ ۳۸: ص می فرماید: إذْ قَال َربُّك لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّی خَالِق ، بَشَرًا مِّن طِین \* فَإِذَا سَوَّیْتُهُ و وَ نَفَحْتُ فیه مین رُّوحِی فَقَعُوا لَه و سَاجِدِین \* فَسَجَدَ الْمَلاَئِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُون \* إِلاَّ إِبْلِیسَ اسْتَكْبَرَ وَ كَانَ مِنَ الْكَافِرِین \* فَسَجَدَ الْمَلاَئِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُون \* إِلاَّ إِبْلِیسَ اسْتَكْبَرَ وَ كَانَ مِنَ الْكَافِرِین \* قَالَ یَا إِبْلِیسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِیدَی اَسْتَکْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِسنَ الْعَالِینَ \* قَالَ اَنَا خَیْرٌ مِّنْ فَلَیْتُ مِن ثَار و خَلَقْتُهُ ومِنْ طِین . چون در اینجا تصریح شده که علّت سجده همان نفخ روح خداوند است . و دیگر آنکه خدا می فرماید من آدم را به دو دست خود آفریدم که منظور همان تجلیات جمیع صفات جمالیه و جلالیّه است .

چهارم آنکه در خلقت انسان در آیهٔ ۱۵، از سورهٔ ۲۳: المؤمنون می گوید: فَتَبَارِكَ اللهُ ٱحْسَنُ الْخَالِقِينَ.

و شيخ صدوق در «علل الشّرائع » روايت كرده است از پدرش با اسناد خود از عبدالله بن سِنان قال: سَأَلْتُ أَبا عَبْـدِاللهِ جَعْفَرَ بْـنَ مُحَمَّـدِ الصّادِقَ ﴾

عَلَيْهِماالسَّلامُ فَقُلْتُ: الْمَلَائِكَةُ أَفْضَلُ أَمْ بَنو عَادَمَ ؟ فَقَالَ: قالَ أَميرُالْمُؤْمِنينَ عَلَى الْبِينُ أَبِي طَالِبِ عَلَيْهِ السَّلامُ: إِنَّ اللَّهَ عَزَّوَجَلَّ رَكَّبَ فِي الْمَلاَثِكَةِ عَقْللاً بِلا شَهْوَة وَ رَكَّبَ فِي الْبَهَآئِمِ شَهُوةً بلا عَقْل وَ رَكَّبَ فِي بَني ءَادَمَ كِلَيْهِما ؛ فَمَن ْ غَلَبَ عَقْلُهُ شَهُوتَهُ فَهُو مَن ْ غَلَبَ عَقْلُهُ شَهُوتُهُ عَقْلَهُ فَهُو شَرٌ مِن الْبَهَآئِم . ( باب ؟ : العلّة التي من أَجْلها صار فيهم مَن هو شر من اجْلها صار فيهم مَن هو شر من البهائم ، ص ؟)\*

و مورّخ امين مسعودى در «مروج الذّهب» ج ١ ، طبع مطبعة السّعادة ( ١٣٦٧ هجريّه ) در ص٣٣ در ضمن روايت بسيار نغز و جالبى كه از أميرالمؤمنين عليه السّلام روايت كرده است آورده است كه : فَلَمَّا خُلَقَ اللّهُ ءَادَمَ أَبِانَ فَضْلُهُ لِلْمَلاَئِكَةِ وَ أَرَاهُمْ خَصَّهُ بهِ مِنْ سَابِقِ الْعِلْمِ مِنْ حَيْثُ مَرَّفَهُ عِنْدَ اسْتِنْ بْآئِهِ إِيّاهُ أَسْمَاءَ الأشياءِ . فَجَعَلَ اللّهُ ءَادَمَ مِحْرًابًا وَ كَعْبَةً وَ بَابًا وَ قِبْلَةً أَسْجَدَ إِلَيْهَا الأبررار وَ الرّوحانيّينَ الأنسوار . و از تعبير آن حضرت به اينكه آدم را مسجد ابرار و روحانيّون انوار نمود مي توان افضليّت او را بر فرشتگان بدست آورد .

و عالم جليل و محدّث خبير سيّد هاشم بحراني در تفسير «برهان» در سورهٔ ٣٨: ص، ذيل آيه مباركهٔ ٧٥: قال يَاإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لَمَا خَلَقْتُ بِيَدَى الْعَلَي بَيْدَى الْعَالِينِ الْعَالِينِ ، از ابن بابويه از عبدالله بن محمّد بن عبدالوهاب از أبي الحسن محمّد بن أحمدالقواريري از أبي الحسن محمّد بن عبدالله البكائي از سليمان محمّد بن عماد از إسمعيل بن ثويه از زياد بن عبدالله البكائي از سليمان أعمش از أبوسعيد خُدري روايت كرده كه قال : كُنّا جُلوسًا عِنْدَ رَسولِ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ إِذْ أَقْبَلَ إِلَيْهِ رَجُلٌ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللهِ ! أَخْبرُني عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنْ قَوْلُ اللهِ عَنْ الْعَالِينَ ؛ مِن هُمْ يا رَسُولَ الله ِ اللّذِينَ هُمْ أَعْلَى مَن الْعَالِينَ ؛ مِن هُمْ يا رَسُولَ الله ِ اللّذِينَ هُمْ أَعْلَى مَن الْعَالِينَ ؛ مِن هُمْ يا رَسُولَ الله ِ اللّذِينَ هُمْ أَعْلَى مَن الْعَالِينَ ؛ مِن هُمْ يا رَسُولَ الله ِ اللّذِينَ هُمْ أَعْلَى مَن الْعَالِينَ ؛ مِن هُمْ يا رَسُولَ الله ِ اللّذِينَ هُمْ أَعْلَى مَن الْعَالِينَ ؛ مِن هُمْ يا رَسُولَ الله ِ اللّه عَلَيْهِ وَ الله عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَ اللّه عَلَيْهِ وَ اللّه عَلَيْهِ وَ اللّه عَلَيْهِ وَ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَيْهِ وَ اللّه عَلَيْهِ وَ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَيْهِ وَ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَيْهِ وَ اللّه اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه اللّه اللّذِينَ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه اللّه اللّه اللّه عَلَى اللّه اللّه اللّه اللّه عَلَى اللّه اللّه اللّ

فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهُو ءَالِهِ: أَنَا وَ عَلَىُّ وَ فَاطِمَةُ وَ الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ ؛ كُنّا فِى سُرادِقِ الْعَرْشِ نُسَبِّحُ اللّهَ فَسَبَّحَتِ الْمَلاَئِكَةُ بتَسْبيعِنا ، قَبْلَ أَنْ خَلَقَ اللّهُ ءَادَمَ عَلَيْهِ السَّلامُ بِأَلْفَىْ عَامٍ . فَلَمّا خَلَقَ اللّهُ عَزَّوَجَلَّ ءَادَمَ عَلَيْهُ السَّلَامُ أَمَّرَ الْمَلاَئِكَةَ ﴾ عَلَيْهِ السَّلامُ بِأَلْفَىْ عَامٍ . فَلَمّا خَلَقَ اللّهُ عَزَّوَجَلَّ ءَادَمَ عَلَيْهُ السَّلَامُ أَمَر الْمَلاَئِكَةَ ﴾

معاد شناسی (۱)

قوام وجودی و ماهٔوی و عالیترین طینت و سرشت و نیکوترین بنیاد و سازمان آفریدیم، و سپس او را به پائینترین درجه و منزله فرود آوردیم: مگر آن کسانیکه ایمان به خدا آورده و به کردار شایسته مشغول شوند، که برای آنها البته مزد و ثواب مستمر و همیشگی خواهد بود.

الله عَلَى الْمَلَائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ الْالله الله عَلَى المَا عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَا

\* - و این حدیث را نیز در « وساآئل الشیعة» طبع حروفی ، ج۱۱، ص ۱۹۶، از «علل الشرآئع » حکایت نموده است . و ایضاً شیخ هادی کاشف الغطاء در « مستدرک نهج البلاغة» طبع مکتبهٔ اندلس بیروت ، ص۱۷۲ از أمیرالمؤمنین علیه السّلام روایت نموده است و « مثنوی » آنرا بصورت شعر آورده است :

در حدیث آمد که خلاق مجید یک گره را جمله عقل و علم و جود نیست اندر عنصرش حرص و هوی یک گروه دیگر از دانش تهی او نبیند جز که اصطبل و علف وان سوم هست آدمیزاد و بشر نیم خر خود مایل سِفلی بود تا کدامین غالب آید در نبرد

خلق عالم را سه گونه آفرید آن فرشته است و نداند جز سجود نور مطلق زنده از عشق خدا همچو حیوان از علف در فربهی از شقاوت غافل است و از شرف از فرشته نیمی و نیمش ز خر نیم دیگر مایل علوی بود زین دوگانه تا کدامین بُرد نَرد («مثنوی» طبع میرخانی ، ص ۳٦۱)

پس بنابراین روز جزا حق است و قابل تکذیب نیست ، زیرا که بر اساس اختلاف حالات و درجات مردم ، خداوند حاکم به حق که حکمش استوار و قائم به اصول متینه است بین انها در روز بازیسین حکم خواهد فرمود .

به خواست خداوند متعال چنانچه توفیقات حضرتش شامل شود، در نظر آمد که یکدوره بحث معاد که متخذ از آیات شریفهٔ قرآن و أخبار ائمهٔ أهل البیت علیهم السّلام باشد بیان شود، و از خصوصیّاتی که انسان در حال سکرات مرگ پیدا میکند و کیفیّت عالم برزخ و انتقال از آن به قیامت کبری و اجتماع خلائق در حشر و نشر و سؤال و میزان و عرض و صراط و شفاعت و أعراف و کوثر و بهشت و دوزخ، بقدر وسع و گنجایش به ترتیب مفصّلاً ذکر شود.

در سورهٔ مبارکهٔ والتّین که در مطلع گفتار قرائت شد ، خداوند موقعیّت انسان را از عالم بالا به عالم طبع و مادّه و حیات دنیا و منطق احساس بیان می فرماید که : ما او را در بهترین سرشت و قوام آفریدیم و سپس او را به پائین ترین مرتبه از حدود و قیود و گرفتاری در ظلمات عالم حس و دور بودن از عالم اُنس و جمعیّت و معرفت نزول دادیم ، تا خود به پای خود برگردد و با اختیار و اراده به اعلا درجات برسد ، و بر ذروهٔ عالی از مدارج و معارج مقام انسانیّت نائل آید ؛ در ایسن صورت در نزد خدای خود مقیم بوده و به اجر و پاداش غیر مقطوع خواهد رسید .

در میان تمام موجودات از جماد و نبات و حیوان ، انسان دارای

معاد شناسی (۱)

یک شرافت و دارای یک خاصهای است که او را از بقیه متمایز نموده و در صف خاصی قرار داده است ؛ و آن همان قوای عاقله و ادراک کلیّات و امکان عروج و صعود به عوالم اعلا و مجردات از نفوس قدسیّه عقلانیّه است .

گر چه علوم تجربی هنوز نتوانسته است برای جمیع موجودات حتّی نباتات و جمادات ، اثبات شعور و قدرت بنماید ولی در فلسفهٔ کلّیهٔ الهیه به مرحلهٔ ثبوت و برهان رسیده است که هر موجودی که بسر آن نام موجود بتوان گذاشت حتّی یک پسر کاه و یک ذرّهٔ نامرئی ، همه از نعمت حیات و علم و قدرت بهرمندند و «وجود» ملازم با این سه خاصیّت است ؛ غایسهٔ الأمر هر موجودی به حسب گنجایش ظرف وجودی خود دارای همان درجه از حیات و علم و قدرت است ؛ موجودات مادیّه بقدر گنجایش خود ، نباتات و حیوانات بقدر توسعهٔ طروف وجودی آنها ، انسان و ملائکه نیز بحسب قابلیّت خود دارای این خواص می باشند .

انسان در میان همهٔ موجودات دارای قوای متضاده و غرائی مختلفه و درگیر و قوس کشمکش امیال نفسانیه و شهوات از طرفی و قوای عاقله و مجرده از سوی دیگر است.

دائرهٔ فعّالیّت حیوانات محدود ، و اختیار و اراده و شعور آنها محدود است . و برای جلب منافع و دفع مضار ّخود بحرکت در می آیند ؛ پرندگان در فضا به پرواز آمده ، و حیوانات بحری در دریا برای طعمه و صید حرکت می کنند ، و وحوش و جانوران برّی جز

تمتّع حس و تولید مثل و إعمال غرائز محدود و بسیط خود قدمی فراتر نمی نهند.

آنها غیر از یک طریق مشی محدود هیے آرزو و هدفی ندارند ، لذا اجتماع آنها بسیط و محدود است .

ولی برای انسان این زندگی به صورت دیگر درآمده است. ورود اعتباریّات در صحنهٔ زندگی انسان پیوسته دائرهٔ فعّالیّتهای او را در زوایای مختلفهٔ زندگی توسعه داده است.

کارهای حقیقی انسان توأم با یک سلسله امور اعتباریّه گشته و امور مصلحتی برای حفظ آبرو و رسیدن به امیال نفسانی و شؤون موهومهٔ زندگی و ریاست و مرؤوسیّت و مالکیّت و مملوکیّت و حب جاه و حس تفاخر و حب تکاثر ، موجب شده بنی آدم دست به یک سلسله فعّالیّتهای دامنه دار و وسیعی بزنند .

گرایش تند و شدید به این امور اعتباری ، طبعاً انسان را از عالم معنی و حقیقت دور می کند و آنطور که باید و شاید نمی گذارد به مقصودش برسد.

مثلاً شخصی که برای ادامهٔ زندگی خود احتیاج به غذا دارد، اصل غذا که متکفّل امرحیاتی اوست بسیار ساده و راحت بدست می رسد، ولی مشکلاتی عجیب و غریب از امور اعتباریّه او را احاطه می کند؛ می گوید چه غذایی انتخاب کنم که آبرویم نرود؛ رفیقم مرا در آن حال ببیند از من انتفاد نکند، یا میهمانی که به منزل می آید از من خرده نگیرد. اینها یک رشته امور اعتباریّه است که با آن امر حقیقی

معاد شناسی (۱)

ممزوج شده و بالنّبيجه عمل ، شامل هر دو گونه از دست يابي به واقع و لحاظ امر اعتباري ميگردد.

و چه بسا هست که کثرت توارد و تزاحم امور اعتباری به حـدیی است که آن امر واقع را بکلّی از بین می برد و در کام خود هلاک می کند .

تمام اموری که در دنیا برای انسان پیش می آید یا انسان بدانها دست می زند از قبیل خرید و فروش ، صلح ، هبه ، و کالت ، اجاره ، مزارعه ، مساقاة ، مضاربه ، نکاح ، طلاق ؛ بر اساس اعتباراتی شدید متورم می گردد به طوریکه چه بسا انسان برای حفظ آنها خود را در کام مرگ می کشاند ، و آن تورم های اعتباری و مصلحت اندیشیهای موهوم را با جان عزیز خود معاوضه و مبادله نموده و در شطرنج روزگار به رایگان می بازد .

ایس عالم اعتبارات ، أسفل السّافلین است ، یعنی پستترین عوالم از سرحل حقیقت و متن واقع . چون انسانی که در مسیر تکاملی خود باید صد در صد وجودش را با حقائق تطبیق دهد ، و در سیر بهرهیابی از مواد حقیقیهٔ عالم و وصول به واقعیّات در نردبان صعود به ترقیّات روز افزون نائل گردد ؛ کارش در انحطاط به جائی میرسد که تمام عمر خود و سرمایهٔ وجودی خود را از عقل و علم و حیات و قدرت ، صرف گفتگوی داستانهای خیالی و افسانهای زید و عَمرو میکند و برای آبرو به یک سلسله آرزوهای دراز که معلوم نیست به آنها می رسد یا نمی رسد ، دلبستگی پیدا می کند .

و برای وصول و کامیابی به آن منویّات و آرزوهای خیالیّه دست

به فعالیّتهای تند می زند ، و بالنّتیجه میوهٔ عمرش نارسیده و با دست تهی و از ثمرات حیات بهرمند نگشته از دنیا می رود ، و با حال انکسار و فتور بدین عمر گذشته می نگرد ، حسرت و ندامت سراپای او را فرا می گیرد ؛ چون در مقابل عمر ضایع شده و طومار درهم پیچیده و بانگ رحیل چه می توان کرد ؟!

دین از طرف پروردگار آمده است تا سلسلهٔ اعتباریّات انسان را در حدودی که برای انسان منفعت دارد و مانع از ترقی و تکامل او نمی گردد مشخص ومعیّن کند. بسیاری از آنها را که به درد او نمی خورد بلکه او را به جهنّم می کشد از دست او بگیرد و یک رشته دستوراتی که انسان را به عالم هستی و حیات می رساند به او تعلیم کند.

کسانیکه طبق این دستورات عمل می کنند ثمرهٔ وجودی آنها به مرحلهٔ کمال خود می رسد و از استعدادات و قوائی که به آنها داده شده است حد اکثر استفاده نموده قوای هستی خود را به فعلیّت می رسانند . در این صورت هنگام مرگ بشاش و خندان بوده (چون از مراحل ابتدائیهٔ تکامل گذشته و به سِر عالم رسیدهاند) حقائق بر آنها منکشف گشته و با خدای خود ربط پیدا نموده و وجود جزئی خود را به کلیّت این عالم مربوط و در علم و حیات و قدرت کلیّه مُنغمر و فانی شدهاند . و هیچ حال منتظرهای برای آنها باقی نمانده و از مردن هراس ندارند بلکه عاشق مردن و دلباختهٔ مرگند که آن عوالمی را که در اینجاند. ندیدهاند و بنا بر مصلحتی از ایشان نهفته است در پیش ببینند.

معاد شناسی (۱) حقایق واعتباریّات

و کسانیکه به این دستورات عمل نمی نمایند و دوران عمر خود را به بازی مشغول و از دائرهٔ اعتبار قدم فرا نمی نهند ، چون باطل دلهای آنان را مسخّر نموده و در لباس حقیقت و با صورتهای زینت دهندهٔ خیالیّه افکار آنان را به خود مشغول ساخته و بالأخره بدون کامیابی از ثمرات هستی بخش عالم واقع و وصول به مقصد خلقت و سرّ آفرینش و آشنائی با وطن اصلی و ربط با عالم کلّی و مناجات و انس با خدای خود بسر بردهاند ؛ ناچار حرکت آنها به عالم بعد توام با ضعف و نقصان وجودی آنها بوده ، با حال انکسار و شکستگی و هم و خم و حسرت و اندوه بدون دریافت نتیجه ، تشنه کام از این عالم رحلت می کنند .

رِجَالٌ لاَّ تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَ لاَ بَيْعٌ عَن ذِكْرِاللّهِ وَ إِقَامِ الصَّلَوةِ وَ إِيتَآءِ الزَّكُوةِ يَحْافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّب فيه ِ الْقُلُوب وَ الْأَبْصَارُ \* لِيَجْزِيهُمُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَ يَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ وَ اللّهُ يَرْزُق مَن يَشَاء بُعَيْر حِسَاب \* وَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرابِ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْئَانَ مُآء حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لِلهُ يَجِدهُ شَيْئاً وَ وَجَدَ اللّه عِنْده رُوا أَعْمَالُهُمْ عَسَراب إليه اللّه يَحْسَبُهُ الظَّمْئَانَ مُآءً حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لِلهُ سَرِيع الْحِسَابِ . '

تابش نور حقیقت وجلوهٔ الهی در دل مردمانی است که تجارت و خرید و فروش آنها را از یاد خدا و اقامهٔ نماز و زکاة باز نداشته و امور اعتباریّه این عالم ، از آن مقصد و مقصود و از آن هدف و معبود آنها را به خود مشغول نکرده است . پیوسته آنان از روزی که عاقبت وخیم

١- آيات ٣٧ تا ٣٩، از سورهٔ ٢٤: النّور

اعمال زشت دلها و چشمها را واژگون کند در خوف و هراسند .

آری ، خداوند به بهترین پاداش آنان را مفتخر خواهد نمود ، و از فضل و رحمت خود مقدار بیشتری به آنان عنایت خواهد فرمود ، و خداوند از روزیهای وافر خود بدون دریغ و حساب به آنها مرحمت خواهد نمود .

امّا کسانیکه به خدای خود کافر شدند ، اعمال آنها ، رفتار آنها ، مقصد و منظور آنها مانند سراب است ، سراب ، آب خیالی است نه واقعی ؛ شخص برای پیدا کردن آب هر چه میرود دستش به آب نمیرسد ، چون سراب است ، از شعاع خورشید روی ریگها و خاکهای متلألئ منظرهای از آب از دور به چشم می خورد و انسان تشنه تصور آب می کند .

کافر تشنه کام برای آنکه خود را از آب سیراب کند ، در بیابان خشک و سوزان عالم اعتبار بدنبال آب می دود ولی به آب هرگز نمی رسد و کامش سیراب نمی گردد . عمرش سپری می شود ، نعمت حیات را از دست می دهد . چون به صراط مستقیم حرکت نکرده و نقاط ضعف وجود خود را ترمیم نکرده ، نقصان وجودی تبدیل به کمال نشده ، آب نخورده ، از آب حیات استفاده نکرده است . تنها بدنبال سراب رفته ؛ سراب که انسان را سیراب نمی کند! در نتیجه عمر تباه و در پیشگاه خدا و عالم حقیقت شرمنده و مورد حساب و بازجوئی قرار خواهد گرفت .

از اینجا استفاده می شود که کفّار هم بدنبال آب می گردند. کفّار

هم بدنبال خدا می گردند. آنها هم گمشدهای دارند و برای بدست آوردن آن در حرکت و جستجو و برای نیل به آن در تکاپو و تلاشند لیکن راه را گم کردهاند. راه ، راه آب باید باشد نه راه سراب. مؤمن بدنبال آب می رود و از راه آب به چشمهٔ زلال و گوارای حقیقت دست می یابد و سیراب می شود ؛ کافر برای رفع تشنگی و رسیدن به آب راه آب را بدست نسیان سپرده ، راه سراب در پیش می گیرد ، و برای زیاد کردن اعتباریّات دنیا از جاه و مال و زن و فرزند و ریاست و حکومت هر چه بیشتر می کوشد ، و هر چه بیشتر بکوشد از راه حقیقت دورتر شده و به سراب نزدیکتر ، حرارت آفتاب و سوزندگی بیابان خشک جگر او را تشنه ، عمر سپری ، راه برگشت باقی نمانده ، با نکبت و وبال در آرزوهای خود مدفون می گردد و خیالات و افکار باطل مقبرهٔ او می شود .

در قرآن مجید چقدر این موضوع به شکل عالی و تشبیه لطیفی بیان شده است :

اعْلَمُ وا أَنَّمَا الْحَيَوةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَ لَهْوٌ وَ زِينَةٌ وَ تَفَاخُرُم بَيْنَكُ مَ وَ تَكَاثُرُ فِي الأَمْ وَالرِوَ الأُولاَدِ كَمَثَ لِ غَيْثُ وَ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُ هُ وَ تَكَاثُرُ فِي الأَمْ وَالرِوَ الأُولاَدِ كَمَثَ لِ غَيْثُ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُ هُ وَ تَكَاثُر فَي الأَخِرةِ عَذَاب ثُمَّ يَكُون خُطَامًا وَ فِي الأُخِرةِ عَذَاب ثُمَ يَكُون خُطَامًا وَ فِي الأُخِرةِ عَذَاب شَديدُ و مَعْفِرة أُمِّن اللّه ورَضوان ومَا الْحَيَوةُ الدَّنْيَا إلاَّ مَتَاع الْعُرُور . \

ببینید خداوند علی ٔ اعلا چگونه حقیقت را برای انسان مجسّم

١ ـ آيه ٢٠ ، از سوره ٥٧ : الحديد

می کند ؛ می فرماید : این زندگی دنیا ، این زندگی که بشر با این صحنهٔ وسیع از اعتباریّات و خواسته ها و آرزوها که عمر خود را بر اساس آنها سپری می کند ، و ساعات و دقائق خود را بر آنها منطبق می نماید ، و بالأخره با دست تهی از دنیا می رود ، از پنج موضوع خارج نیست . این زندگی که حقیقة مادون زندگی حیوانات و بهائم است ، این اعتباریّاتی که بشر را بخود مشغول نموده و از حقائق دور نموده و از ریست درندگان پائین تر آورده است ، مرکّب است از لَعِب : بازی بدون خواهش نفسانی و لَهُو : کارهائی که انسان روی تمایلات نفسانی انجام می دهد و غرض عقلائی صحیحی بر آن مترتّب نیست ، و زیئة : روی باطل و اعتبارات را به لباس حقیقت پوشانیدن و امور فانیه را بصورت امور باقیه جلوه دادن ، و تَفَاحُرُ بُینَکُم مُ : خودپسندی نمودن و بر اساس تفاخر و مباهات امور زندگی خود را بنا نهادن ، و تکارمُ فی الأمْوال و الأولاد : پیوسته بدنبال زیاد نمودن مقدار اموال و تعداد اولاد بر آمدن .

مرحوم شیخ بهاءالدین عامِلی (ره) کلام لطیفی در تفسیر این آیه دارد و می فرماید: خداوند این پنج مرتبه را به موازات سیر عمر افسراد بشر بیان فرموده است. چون انسان در اوّل مرحله از زندگی که

۱- این مطلب را علاّمهٔ طباطبائی مُد ّ ظلُّه العالی در حاشیهٔ رسالهٔ مخطوطهٔ «الإنسان فی الدّنیا» از شیخ بهائی نقل کردهاند . و نیز در تفسیر «المیزان» ج ۱۹، ص ۱۸۸ ضمن تفسیر این آیه از سورهٔ حدید ، از مرحوم شیخ بواسطه نقل فرمودهاند .

معاد شناسی (۱)

همان دوران صباوت است به بازی مشغول می گردد ، وسپس در اوان بلوغ به لهو و امور مشهیانه دست می زند ، و در هنگام شباب و جوانی زینت به حد اعلا بدو روی می آورد ، و در نیمهٔ عمر به تفاخر و حس تفوق می پردازد ، و بالأخره در اوان پیری و شیخوخیت داعیهٔ زیاد نمودن اموال و اولاد در سر او می افتد .

آری! انسان پس از گذرانیدن دوران صباوت و بلوغ دوست دارد به خود زینت ببندد. لباس خود را، شغل خود را، زندگی و مکان خود را، و بالأخره تمام متعلّقات خود را بنحوی ترتیب دهد که نقش بقاء و بنحو ابدیّت زیست نمودن، روی حقیقت فناء را بپوشاند و واقع امر در تحت این نقشهای باطله مختفی و منتفی گردد. از این مرحله که بگذریم دوران تفاخر است، می گوید: قدرت من چنین است، مال من چنان است. علم من فلان است؛ حتّی با کمال جرأت به استخوانهای پوسیده و خاکستر شدهٔ آباء و نیاکان خود فخر می کند و رجز می خواند، و بر اشیاء درهم شکسته و نقشههای پوسیده و انها را در موزههای مجلّل و باشکوه قرار می دهد و شعرهای حماسی می خواند. و بالأخره در آخر دوران زندگی نیروی وجودی خود را در زیاد کردن مال و فرزند متمرکز می کند.

انسان طبعاً هر چه عمرش زیادتر شود حریص تر می شود ؛ در جوانی انفاق در راه خدا می کرد ، حالا نمی کند ؛ حس گذشت و ایشار داشت ، حالا ندارد .

طبع بشر چنین است که بر هر اساسی تربیت شود نفس او بر

همان اساس متحجّر می گردد و احوال گذران او بصورت ملکات ثابته درمی آید. البتّه چون خود را بر محور قانون دین و حق تربیت ننموده است لذا در آخر عمر نتیجهٔ نفسانی او همان تراکم احوال و تحجّر خاطرات و افکار اوست.

گویند روزی هارونالرتشید به خاصّان و ندیمان خود گفت: من دوست دارم شخصی که خدمت رسول اکرم صلّی الله علیه وآله و سلّم مشرّف شده و از آن حضرت حدیثی شنیده است زیارت کنم تا بلاواسطه از آن حضرت آن حدیث را برای من نقل کند . چون خلافت هارون در سنهٔ یکصد و هفتاد از هجرت واقع شد و معلوم است که با این مدّت طولانی یا کسی از زمان پیغمبر باقی نمانده ، یا اگر باقی مانده باشد در نهایت ندرت خواهد شد . ملازمان هارون در صدد پیدا كردن چنين شخصي برآمدند و در اكناف و اطراف تفحّص نمو دنـد، هیچکس را نیافتند بجز پیرمرد عجوزی که قوای طبیعی خود را از دست داده و از حال رفته و فتور و ضعف کانون و بنــیاد هسـتی او را در هم شكسته بود و جز نفس و يك مشت استخواني باقى نـمـانـده بـــود . او را در زنبیلی گذارده و با نهایت درجهٔ مراقبت و احتیاط به دربار هارون وارد کردند و یکسره به نزد او بردند .هـارون بسیار مسرور و شاد گشت که به منظور خود رسیده و کسی که رسول خدا را زیارت كرده است و از او سخني شنيده ، ديده است .

گفت : ای پیرمرد ! خودت پیغمبر اکرم را دیدهای ؟ عرض کرد : بلی . معاد شناسی (۱)

هارون گفت: کی دیدهای ؟ عرض کرد: در سن طفولیّت بودم ، روزی پدرم دست مرا گرفت و به خدمت رسول اللّه صلّی اللّه علیه و آله و سلّم آورد. و من دیگر خدمت آن حضرت نرسیدم تا از دنیا رحلت فرمود.

هارون گفت: بگو ببینم در آن روز از رسول الله سخنی شنیدی یا نه ؟ عرض کرد: بلی ، آن روز از رسول خدا این سخن را شنیدم که می فرمود:

يَشيبُ ابْنُ ءَادَمَ وَ تَشِبُ مَعَهُ خَصْلَتَانِ : الْحِرْصُ وَ طُرولُ الْمَالِ . الْعِرْدُ صُ وَ طُرولُ الْأَمَلِ . \

«فرزند آدم پیر می شود و هر چه بسوی پیری می رود به موازات

ادر كتاب «أربعين » جامى طبع آستان قدس رضوى ، ص ٢٢ ، بدين لفظ آورده است كه : يَشيبُ ابْنُ ءَادَمَ وَ يَشِببُ فِيهِ خَصْلَتَانِ : الْعِرْصُ وَ طُولُ الْـاَمَلِ . و درمجموعة ورّام ابن أبى فراس به نام « تنبيه النحواطر و نُزهة النَّواظر» طبع سنگى ، ص ٢٠٤ گويد : و قَالَ صَلَّى اللّه عَلَيْهِ و ءَ اللهِ : يَهْرَمُ ابْنُ ءَادَمَ و تَشِببُ مِنْهُ اثْتَانِ ( خَصْلَتانِ – خ . ل ) الْحِرْصُ و طولُ الأَمَل .

و در « خصال» صدوق ، طبع السلاميّه (سنهٔ ۱۳۸۹) ج ۱ ، بــاب الاثنيــــن ، ص ۷۳ ، با يک سند از أنس آورده است که : إنَّ النَّبــىَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَءَ الِهِ [وَ سَـــلَّمَ] قالَ : يَهْلِكُ ــ أَوْ قالَ : يَهْرَمُ ــ ابْنُءَ ادَمَ وَ يَبْقَى مِنْهُ اثْنَتانِ : الْحِرْصُ وَ الأَمَلُ .

و با سند ديگر نيزاز أنس از رسول خدا صلّى اللّه عليه و آله [و سلّم] آورده است كه : يَهْرَمُ ابْنُ ءَادَمَ وَ يَشِبُّ مِنْهُ اثْنَانِ : الْحِرْصُ عَلَى الْمَالِ وَ الْحِرْصُ عَلَى الْمَالِ وَ الْحِرْصُ عَلَى الْعُمْرِ .و اين دو روايت اخير را محدّث نورى در كتاب «مستدرك وسائل الشّيعة » از طبع سنگى، ج ٢، ص ٣٣٥ از «خصال » صدوق با اسناد متّصل خود ذكر نموده است .

آن ، دو صفت در او جوان می گردد : یکی حرص و دیگری آرزوی دراز» هارون بسیار شادمان و خوشحال شد که روایتی را فقط با یک واسطه از زبان رسول خدا شنیده است ؛ دستور داد یک کیسهٔ زر به عنوان عطا و جائزه به پیر عجوز دادند و او را بیرون بردند .

همینکه خواستند او را از صحن دربار به بیرون ببرند ، پـیرمرد نالـهٔ ضعیف خود را بلند کرد که مرا به نزد هارون برگردانید کـه بـا او سخنی دارم . گفتند : نمی شود . گفت : چارهای نیسـت ، بـاید سـؤالی از هـارون بنمایم و سپس خارج شوم !

زنبیل حامل پیرمرد را دوباره به نزد هارون آوردند . هارون گفت : بگو . چه خبر است ؟ پیرمرد عرض کرد : سؤالی دارم . هارون گفت : بگو . پیرمرد گفت : حضرت سلطان ! بفرمائید این عطائی که امروز به من عنایت کردید فقط عطای امسال است یا هر ساله عنایت خواهید فرمود ؟

هارون الرّشيد صداى خنده اش بلند شد و از روى تعجّب گفت : صَدَقَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ ؛ يَشِيبُ ابْنُ ءَادَمَ وَ تَشِيبُ مُعَهُ خَصْلَتَانِ : الْحِرْصُ وَ طُولُ الأَمَل !

« راست فرمود رسول خدا که هـر چـه فرزنـد آدم رو بـه پـیری و فرسودگی رود دو صفت حرص و آرزوی دراز در او جوان می گردد! »

این پیرمرد رمق ندارد و من گمان نمی بردم که تا در دربار زنده بماند ، حال می گوید : آیا این عطا اختصاص به این سال دارد یا هر ساله خواهد بود . حرص ازدیاد اموال و آرزوی طویل او را بدین

سر حد آورده که باز هم برای خود عمری پیش بینی میکند و در صدد اخذ عطای دیگری است.

باری ، این نتیجهٔ عدم تربیت نفس انسانی به ادب الهی است که حرص و آرزو در وجود او دامنش گسترده می گردد و با طیف وسیعی رو به تزاید می رود که حد یقیف ندارد.

پاداشی که حد و حساب ندارد و در بهشت جاودان و عالم ابدیّت ؛ از بهترین نعمت معنوی و حقیقی متمتّع خواهند بود ؛ فأولئكِ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيها بِغَيْر حِسَاب . ٢

وروزی آنان از جانب پروردگارشان هر صبح و شام به آنها خواهد رسید ؛ و کَهُمْ رِزْقُهُمْ فِیهَا بُکْرةً و عَشِیًّا . "

خداوند پس از بیان این پنج مرحله از زندگانی دنیا ؛ چون هر یک از آنها دستخوش زوال و بوار میباشد وبالأخره چون سراب

١- آيه ٢٥ ، از سوره ٨٤ : الانشقاق

۲ - ذیل آیهٔ ٤٠، از سورهٔ ٤٠: غافر

٣- ذيل آيه ٦٢ از سورهٔ ١٩: مريم

می گذرد و از ذات این مراحل حقیقتی عائد انسان نمی گردد ؛ بعنوان تمثیل مثالی می آورد:

كَمَثَلَ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَائُهُ وَثُمَّ يَهِيجُ فَــتَرَاهُ مُصْفَـرًا ثُـمَّ يَهِيجُ فَــتَرَاهُ مُصْفَـرًا ثُـمَّ يَكُونُ حُطَامًا . '

این لعب و لهو و زینت و دوران تفاخر و تکثیر اموال و اولاد از بین میرود ، وآن شادابی و طراوت جوانی و غرور جمال و عز ٔ جلال دستخوش طوفانهای شدید واقع می شود بطوریکه ابداً اثری از آنها باقی نخواهد ماند .

عیناً به مثابهٔ باران تند و فراوان با دانههای حیات بخش خود که از آسمان میبارد و چنان زمین را سیراب میکند که دهقانان و برزگران از نباتات روئیده و خرّمی و سرسبزی گیاهان درشگفت آیند، و سپس آن خرّمی وطراوت با یک حرکت و جنبش تبدیل به زردی و خشکی گردد و آن لطافت تبدیل به خشونت شود. گیاه سبز و خرّم، خشک و مانند علفهای خشکیده خرد و ریز ریز گردد و خاکسترشود.

این مثال و نمونهٔ زندگی دنیاست که علم و قدرت و حیات و سائر سرمایههای انسانی ترقیی نموده به اوج خود میرسد، استعدادها در مرحلهٔ اعلای از فعلیّت جلوه و خودنمائی می کند و مانند اتش در آتشگردان نطفههای سرد مبدیّل به انسان پرحرارت و پر جوش و خروش می گردد، که ناگهان از نقطهٔ اوج به سمت حضیض می گراید و تمام این صفات رو به کمی و نقصان می رود، کندی و

١- قسمتى از آيه ٢٠ ، از سورهٔ ٥٧ : الحديد

سستی و ضعف انسان را از هـ ر سـ و تـ هدید میکنـ د تـ اکـم کـم او را در آستانهٔ مرگ و عبور از این عالم طبع وارد بنماید .

وليكن بايد دانست كه اين آخرين مرحلة حيات نيست و دوران زندگي بدين نقطه پايان نمي پذيرد ؛ بلكه : و في الأخروة عَذاب شديد و مَعْفِرة مُسن الله و رضوان و مَا الْحَيَوة الدُّنيَا إلاَّ مَتَاعَ الْعُرُور . \

در عالم جان و حقیقت و نتیجهٔ این عالم که عالم آخرت است مردم به دو دسته منقسم می شوند:

یکدسته کسانی که به همین امور ظاهریّه قناعت نموده و از زینتها و غرور دنیا و اعتباریّات و لذائذ موقّته قدمی فراتر ننهاده و کام آنها از آب حیات سرمدی سیراب نگشته و به معدن عظمت و لقای خدای خود نائل نشده و در پرتو صفات جمال او از جذبات ربّانیّه بهرمند نشده و بالأخره هرچه بوده برای آنها جز سرابی بیشتر نبوده است ، لذائذ فانیه از بین رفته و کسب لـذّات دائمیّه را هم که ننمودهاند ؛ لـذا در آخرت نتیجهٔ آنها محرومیّت است .

نتیجهٔ انغمار در لذّات اعتباریّه و تجاوز از مقام عدالت و عبودیّت حضرت حق جلٌ و علا و سرپیچی از دستورات عقل و فطرت و شرع و اتّکای به نفس امّاره ، همان عذاب شدید در روز بازیسین است .

دستـهٔ دوّم کسانی هستند که امور ظاهریّـهٔ دنـیا را عنوان برای عالم

١- ذيل آية ٢٠ از سورة ٥٧ : الحديد

ابدی قرار داده و خود را در کام سهمگین اعتباریّات فانی نکردهاند، و تمام وجود و قوای خود را صرف لذائذ موقّت و زودگذر ننموده، و به سراب از آب اکتفا ننمودهاند، و به موازات طیّ این زندگی، نظر به باطن این عالم نموده و ازحیات ثمربخش ابدیّت زندگی یافته و با ربط با خدا و امید دیدار جمال ازلی و دلبستگی به انوار سرمدی بهرمند شدهاند.

نتیجهٔ استقامت و پایداری برای وصول به مقام عظمت و مقاومت در مقام متین صدق و حقیقت همانا رضوان خدا و کامیابی از صفات حسنی و اسماء علیای او و بهرمندی از مقام مغفرت است.

حضرت استاد گرامی علاّمه طباطبائی مُد ظلّه العالی در رسالهٔ «الإنسان فی الدینیا » که هنوز هم طبع نشده و با شش رسالهٔ دیگر در یک مجموعه گرد آمده و از آثار نفیس غیر مطبوعهٔ ایشان است می فرماید: ممکن است دراین آیهٔ مبارکه ، «وَ فِی الأُخِرَةِ عَدْاَبٌ می فرماید: ممکن است دراین آیهٔ مبارکه ، «وَ فِی الأُخِرَةِ عَدْاَبٌ شَدِیدٌ وَ مَعْفِرَةٌ مِّنَ اللّهِ وَ رضْوانٌ » عطف بر کلمهٔ « لَعِبٌ» باشد؛ و بنابراین در معنی چنین می شود: إنّما الْحیَوةُ الدُّئیا فی الأُخِروَ عَذَابٌ شَدیدٌ و مَعْفِرةٌ مِنَ اللّهِ و رضْوانٌ . یعنی همین زندگی عذاب شدید و مَعْفِرة مِن اللّه و رضْوانٌ . یعنی همین زندگی ظاهری دنیا که از این پنج چیز تشکیل یافته است یک باطنی دارد که جلوه خواهد نمود . و بنابراین ، عالَم آخرت باطن دنیاست ، و دنیا ظاهر آخرت است ؛ و شاهد این معنی آنکه خداوند بعد از این آیه بلافاصله می فرماید:

سَـابِقُوا إِلَـى مَعْفِـرَةٍ مِّـن رَّبِّكُـمْ وَ جَنَّـةٍ عَرْضُـــهَا كَعَــرْضِ السَّــمَآءِ وَ الأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا باللّهِ وَ رُسُلِهِ . \

«سبقت بگیرید به سوی مقام مغفرت پـروردگارتـان و بهشـتی کـه وسعت آن به اندازهٔ آسمان و زمین اسـت ؛ آن بهشـتی کـه بـرای مؤمنیـن به پروردگار و گرویدگان به پیمبرانش مهیّا و آماده شده است .»

پس سبقت بسوی مغفرت وبهشت خدا امری است که در این دنیا پیدا میشود و در این زندگی بدست می آید ، اگر نظر به باطن دنیا کرده شود و بر آن اساس رشتهٔ فعّالیّتها و کوشش های خود را ترتیب دهد.

تمام امور دنیوی که پایهٔ زندگی و حیات بشر در این عالم است مانند معاملات ، تجارات ، زراعات ، صناعات ، نکاح و طلق و غیرها بین مؤمن و کافر مشترک است . مؤمن از آنها نتیجهٔ حقیقی می گیرد چون نظربه أصالت آن دارد ؛ کافر نتیجهٔ اعتباری می گیرد چون صرفاً نظر به ظاهر آن دارد .

أمیرالمؤمنین علیهالسگلام بیل دست میگرفت، تخم میکاشت، زراعت مینمود، درخت خرما میکاشت، نخلستان ایجاد میکرد، زراعت مینمود، قنات آب روان جاری میساخت؛ مردم کافر زمین را حفر مینمود، قنات آب روان جاری میساخت؛ مردم کافر هم همین کارها را میکنند، فرقش چیست؟ این غفلت است و آن بیداری است. این به آرزوی تمتّع از همین لندّات میکاود و بر پایه بیداری نفس و زیادی ثروت و مال و فرزند و مفاخره بهره برداری

١-صدر آيه ٢١ ، از سورهٔ ٥٧ : الحديد

می کند ؛ و آن بر اساس اعانت و کمک و دستگیری به مساکین وفقرا و عدالت و رحمت برای رضای پروردگار و عالم ابدیّت و اصالت معنی و روح انجام می دهد .

أميرالمؤمنين عليهالستلام براى چه قنات جارى مى كرد؟ براى چه خطبه مى خواند؟ براى چه شمشير به دست مى گرفت و در سرما و گرما با مواجههٔ با هـزاران مشكل فعّاليّت مى نمود؟ آيا براى زياد كردن مال يا حبّ رياست و خودنمائى مظاهر كمال و جمالش بود؟ ابداً ابداً! او كار مى كرد با ديدهٔ واقع بين ، با چشم خدابين . كار مى كرد چون نفس كار مطلوب بود . ديگران كار مى كنند براى مقاصد جزئيية . همين است مَفرق طرق و بس .

مؤمن و کافر هر دو به موازات هم عمر خود را طی می کنند ، بازی می کنند ، و از دنیا متمتّع می شوند ، و دست به تجاوز و زراعت و صناعت می برند ، نکاح می کنند ، زن می گیرند ، بچه می آورند ؛ امّا مؤمن بر پایهٔ اصیل ایمان به معنی و روح و بر جلوهٔ خدا و اتّکاء بربقاء انجام می دهد و کافر بر پایهٔ سست دعاوی نفسانیه و لذائذ فانیه و شهوات و زینتهای فریبنده . کافر نظر به ظاهر دارد و مؤمن در شکم ظاهر نظر به باطن دارد .

راه مؤمن حقیقت است و واقع ؛ راه کافر زینت است و غرور . زینت چیزی است که انسان را از حق به باطل می گرایاند ، و باطل را به چهرهٔ حق و زشتی را بصورت جمال و زیبائی در نظر جلوه می دهد . شخصی که خود را زینت می کند برای آنست که خود را نیکو

بنمایاند، زن که زینت می کند، گیسوان و چهرهٔ خود را می آراید، دست بند و گردن بند و گوشوار می بندد برای آنست که معایب خود را نیکو جلوه دهد یا بر حُسن خود بیفزاید ؛ و چون دارای حسن واقعی نیست و زینت دارای حسن است، با زینت نمودن، دیدهٔ ناظر را از زشتی خود و نارسائی حسن خود معطوف به حسن زینت می کند و در نتیجه شخص ناظر دیده اش از نظر به صاحب زینت و ادراک زشتی او به حسن زینت منعطف می شود و بالمال و المجاز صاحب زینت را نیکو و حسن می یابد.

اگر دست زن به اندازهای دارای حسن و زیبائی باشد که از زینت دست بند و انگشتری بی نیاز باشد ، هیچگاه به خود دست بند نمی بند و انگشتری به انگشت نمی کند و سینه و بازوان و گوش خود را به بازوبند و سینهبند و گوشوار نمی آراید ، زیرا در این صورت این قبیل زینتها مانع جلوه حسن و طراوت خدادادی او شده و جلوی نیکوئی او را می گیرد و زینت دیگر عنوان زینت ندارد .

پس استعمال تمام اقسام زینت برای برگردانیدن نظر صائب از واقع و متن امر به جهات اعتباری و نسبتهای ناروا و مجازی است . و در حقیقت زینت یعنی خدعه و گول و نهادن دام گسترده وحیله برای انعطاف افکار و گرایش به سوی زیبائیهای مجازی ؛ و همین است معنای غرور . دنیا خانهٔ زینت و دار غرور است یعنی انسان را گول می زند ، اعتباریّات فانیه در نظر انسان به صورت حقائق واقعیّه جلوه نموده و برای بدست آوردن آن حقائق انسان گرفتار دام هوس و

مشغول به زینت و غرور ، پیوسته با این اعتباریّات خیالیّه نرد عشق می بازد و با این صورتهای زشت و قبیحه از فنا و زوال و بوار و نیستی ، عقد معاشقه برقرار می کند تا بالنّتیجه سرمایهٔ وجودی و هستی خود را به رایگان از کف می دهد .

ولی مرد راستین ابداً به زینت دنیا توجّه نمی کند . و با دیدهٔ واقع بین حقیقتش را نگریسته ، به امور اعتباریّه و لذّتهای فانیه نسبت بقا و دوام نمی دهد . و خود را گول نمی زند و با عجوزهٔ آراسته به هزاران مکر و فریب و خدعه و تزویری که هزاران داماد را در آغوش خویش به کام مرگ کشیده است عقد مناکحت نمی بندد .

إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأرْضِ زِينَةً لَّهَا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً \* وَ إِنَّا لَجَاعلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا. \

«همانا ما آنچه روی زمین است زینت قرار دادیم تا مردمان را بیازمائیم که کدامیک گرایشش به حقیقت بیشتر و کردار او نیکوتر است . و ما در عاقبت کار آنچه روی زمین است به صورت یک صحنه خاک خالص و بدون خصوصیت و اثر قرار خواهیم داد . »

در روی زمین آب زینت است. گیاهان و درختان و مناظر دلفریب کوهها و آبشارها همه زینتاند. پرندگان و مرغان زینتند. انعام و چارپایان زینتند. زنان و فرزندان ، ارحام و عشیره ، دوستان و برادران همه زینتند. خداوند همه را زینت ماده و هیولای بدون صورت بدون رنگ و بو و بدون جمال و دلربائی قرار داده تا مردم

١- آية ٧ و ٨ ، از سورة ١٨ : الكهف

را بیازماید که از این عمر و رشتهٔ زندگی چه بهره میگیرند ، چه قسم بیرون می آیند ، چگونه پاک و خالص می شوند ؛ چون تمام این اشکال و صور در آتشگردان گردون تبدیل به خاکستر می شود و این طراوت و جمال تبدیل به صورتهای کریهه و مناظر عجیبه می گردد ، زمین سرسبز به صورت بیابان خشک و لم یُزْرَع درمی آید .

خدا در این میانه امتحان می کند که کدام فرد در این گیرودار و جلوه های فریبنده و دامهای گسترده گول نمی خرود ، و از قوانین فطرت و عقل و اخلاق فاضله و عمل صالح و ایمان به آفریدگار این عالم غریب و عبودیّت در پیشگاه مقدس او که از صورت و شکل و رنگ و بو بیرون است تجاوز نمی کند ، و از انفاق و ایثار که لازمهٔ توجّه به واقعیّت است دریغ نمی نماید ، و دل به این رنگ و آن بو نمی دهد که با از بین رفتن آنها دل هم تباه شود و در دیار هلاک مدفون گردد .

أمير المؤمنين عليه السّلام در ضمن خطبه ١٥٥ از «نهج البلاغة» مى فرماند:

فَمَنْ شَغَلَ نَفْسَهُ بِغَيْرِ نَفْسِهِ تَحَيَّرَ فِي الظُّلُمَاتِ ، وَ لَّ تَبَكَ فِي الظُّلُمَاتِ ، وَ لَّ تَبَكَ فِي الْهَلَكَاتِ ، وَ مَدَّتْ بِهِ شَيَاطِينُهُ فِي طُغْيَانِهِ ، وَ زَيَّنَتْ لَهُ سَيِّيءَ الْهَلَكَاتِ ، وَ النَّارُ غَايَةُ الْمُفَرَّطِينَ . \

«کسیکه در این دنیا ازاصلاح نفس خود غافل گردد و به غیر خود مشغول شود (خواه به افساد غیر یا به اصلاح) چنین کسی در

۱- « شرح نهج البلاغة » عبده ، مطبعة عيسى البابي الحلبيّ ـ مصر ، ج ١ ، ص ٢٨٦

تاریکیهای عمیق فرو رفته و متحیّر خواهد شد ، و در وادی هلاک سقوط خواهد نمود . بطوریکه خلاصی از آن نباشد ، و ابلیسان و راهزنان شیطانی پیوسته او را در طغیان و سرکشی میکشانند و زشتی کردار او را به صورت فریبنده درنزد او جلوه میدهند ؛ پس بهشت نهایت سفر افرادی است که از طغیان و زینت اعراض کرده و به نفس خود و اصلاح آن مشغول شدهاند و گوی سبقت را از همگنان ربودهاند ، و آتش نهایت سیر زیانکاران و کوتاهنظران و تقصیرکاران

## و در جای دیگر می فرماید:

الدُّثْيَا دَارُ غُرُورِ وَ فَنَآء ، وَ مُلْتَقَى سَاعَةٍ وَ وَدَاع ، وَ النَّاسُ مُتَصَرِّفُونَ فِيهَا بَيْنَ وَرد وَصَدْر ، وَصَآئِرُونَ خَبَرًا بَعْدَ أَثَر . غَايَة مُتَصَرِّفُونَ فِيهَا بَيْنَ وَرد وَ صَدْر ، وَصَآئِرُونَ خَبَرًا بَعْدَ أَثَر . غَايَة كُلِّ مُتَكَوِّن أَنْ لاَ يَكُونَ ؛ فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ كُلِّ مُتَكَوِّن أَنْ لاَ يَكُونَ ؛ فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ كُلِّ مُتَكَوِّن أَنْ لاَ يَكُونَ ؛ فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ كُلِّ مُتَكَوِّن أَنْ لاَ يَكُونَ ؛ فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ كُلِّ مُتَكَوِّن أَنْ لاَ يَكُونَ ؛ فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ كَذَلِكَ ، فَلِحَم التَّاسَهُ اللهُ عَلَى هَالِك ؟ وَ اعْلَمُوا أَنَّمَا الدُّنْيَا تُطْلَب لُكُونَ ؛ فَمَن ثَوَي مَنْ زَهِد دَ لِلْعِزِ وَ الْغِنَد ي وَ الرَّاحَةِ ؛ فَمَن قَنِع عَنْ ، وَ مَن ثَو هُمَن ثَوَالله عَنْ يَا اللهُ الْمَتَونَ عَالَى اللهُ الله

« دنیا خانهٔ غرور و فنا و محل برخورد و ملاقات است یکساعت با همدیگر و سپس وداع و مفارقت از هم . مردم پیوسته در حرکت می آیند و میروند و دائما دو دروازهٔ دنیا باز ، دستهای وارد و دستهٔ دیگر خارج می شوند . و بعد از آنکه در دنیا اثری بودند تبدیل به خبر می گردند .

(یعنی چه؟ یعنی دیگر از وجود آنان اثری نیست . از قدرت

آنها ، از علم آنها ، از حیات دنیوی آنها از تمام صفات و آثار آنان اثری نیست ؛ خبر است . یک روز اثر بودند امروز خبر شدند ، شناسنامه عوض می شود ، آقای ... أیدهالله تبدیل به مرحوم آقای ... رَحِمهالله می شود ، امروز می گویند : خدایش شفا دهد ، برای او حمد بخوانید ، فردا می گویند : خدایش رحمت کند برای او فاتحه بخوانید . هست اینطور یا نه ؟!

برادر! پدر ما کو؟ جد ما کو؟ اجداد ما کجا رفتند؟ همهٔ آنها خبر شدند. یک روز اثر بودند، چه اثر مهمی ؛ دنیا را زیر گام خود تکان می دادند، فریاد أنانیت آنان گوش فلک را کر می کرد؛ اینها همه اثر بود. می آمدند در این مساجد می نشستند به نصائح و مواعظ گوش می دادند، همه اثر بود. امروز همه خبر شدند، همه و همه. ما هم امروز اثریم ؛ می گوئیم، می شنویم، در فع الیّت هستیم ؛ فردا خبریم، می گویند: خدایشان رحمت کند، دیروز اثر بودند امروز خبر شدند. این قرعهای نیست که فقط به نام آنان زده شود، شتری است که و هر خوابد و از همه کس استقبال خواهد نمود.)

نهایت هر متحرّکی سکون است ؛ و آخر هـ ر موجودی که لباس حیات و کون پوشیده أن لا یکون است . پـ س چـون مطلب از ایـن قـ رار است ، به چه دلیل ، به چه مجوّز عقلـی شخص خـود را بـرای رسیدن به چیزهای فانی و خراب در کام هلاک بیفکنـد و بـرای وصـول بـه ایـن امور فانیه و زائله در خودکشی و تهالک سبقت گیرد ؟

بدانید ای مردم! که دنیا برای سه چیز مورد رغبت و طلب واقع

می شود: برای عزّت و برای غنی و بی نیازی و برای راحتی ؛ کسی که قناعت پیشه گیرد پیوسته عزیز است ، و کسیکه درامور دنیویّه بی رغبت باشد و اظهار تمایل و درخواست نکند همیشه بی نیاز است ، و کسیکه سعی و کوشش خود را برای وصول به دنیا کم کند راحت است . »

دین از طرف خدا آمده تا به انسان بگوید: ای انسان! تو مهمل نیستی ، تو یک موجود متفرّه و جدا از جمیع موجودات نیستی ، تو ممفر متفرّق نیستی ، تو به تمام عالم متصلی ، تو به پروردگارت مرتبطی ، متفرّق نیستی ، تو به نیام عالم متصلی ، تو به پروردگارت مرتبطی یک جزء و یک فرد از مجموعهٔ عالم کون هستی ، برای مقصدی آمده ای ، و در این دنیا به جهت خاصّی زندگی میکنی ، و از اینجاهم به جای دیگر خواهی رفت ؛ رَحِمَ اللّهُ امْرَأُ عَلِمَ مِنْ أَیْنَ وَ فِی أَیْنَ وَ لِاَن در إِلَى آیْنَ . «خدا رحمت کند کسی را که بداند از کجا آمده ، والآن در کجاست ، و به کجا خواهد رفت .»

در روایت است که چون أمیرالمؤمنین علیهالسّلام این آیه از سورهٔ قیامت را قرائت میفرمود: أیحسَبُ الإنسَانُ أَن یُـشِکَ سُدًی .' «آیا انسان گمان می کند که مهمل و سر به خود رها شده است ؟» اشکهایش از دیدگانش فرو می ریخت و این آیه را تکرار می فرمود .'

١- آيه ٣٦ از سوره ٧٥ : القيامة

۲ - « الغدير » طبع دوّم از مطبعة اسلاميّه ( سنة ١٣٧٢) ج ٦ ، ص ١٧٢ در ضمن داستانی از «کنز العمّال » ج ٣ ، ص ١٧٩ ، و از « مصباح الظّلام » جردانی ، ج ٢ ، ص ٥٦ نقل می کند .

معاد شناسی (۱)

تمام فیض و رحمت پروردگار از عوالم غیب شامل حال فردی است که خود را در عالم هستی و سرای آفرینش مهمل و عبث نمی بیند ، خود را می بیند که از نزد خدا آمده و در این دنیا برای مأموریّتی با برنامهٔ خاصّی وارد شده است ، باید بدان عمل کند و از این دنیا هم شادان بسوی خدا حرکت کند ، خوب برود ، با شوق و محبّت بسوی مقام رضوان خدایش ارتحال کند .

اگر انسان این معنی را خوب بفهمد و طبعاً کردارش نیز بر همین پایه و فکر متین قرار گیرد ، مرگش آنقدر آسان می شود که از موئی که از میان ماست بکشند آسانتر است .

وقتی عزرائیل برای قبض روح بندهٔ مؤمن می آید و او را بعلّت انس با فرزندان و بستگان و ارحام و متعلّقات ، در حرکت به آن عالم سنگین می بیند و مؤمن در پذیرش قدری تأنّی و تأمّل دارد ، آن ملک مقرّب به نزد پروردگار رب ودود برمی گردد و علّت تأنّی مرد مؤمن را عرض می کند ، خطاب می رسد بر کف دستت بنویس بسّم اللّه الرّحمن الرّحمن الرّحمن الرّحمن و نشانش بده .

<sup>⇒</sup> و نیز در کتاب «قضآء أمیرالمؤمنین علی ّبن أبی طالب علیهالسّلام » شیخ محمّد تقی شوشتری طبع دهـم دارالشّمالی ـ بیروت ، ص۱٤۷ و ۱٤۸ این داستان را با تمام محتویات آن از کتاب «التّشریف بالمنن فـی التّعریف بالفتن » سیّد علی ابن طاووس ـ که در نجف اشرف بنام «ملاحم و فتن » به طبع رسیده است ـ نقـل میکند.

و در کتاب « ملاحم و فتـن » طبع دوّم مطبعـهٔ حیدریّـه ـ نجـف ، ص١٥٤ و ١٥٥ وارد است

عزرائیل بر کف دست راست خود می نویسد ، بسم الله الرّحمن الرّحیم و آن را به مؤمن نشان می دهد که ناگاه مؤمن خود را در عالم دیگر در بحبوحات بهشت می بیند ، و کیفیّت حرکت و مرگ خود را ادراک نمی کند . این حال مؤمن است .

امّا پناه به خدا از سکرات کافر ؛ یک عمر در جهت مُعاکس با عالم حیات گام برداشته و برای زخارف و زینتهای دنیا عمر خود را سپری تباه کرده ، برای جاه و اعتبار ، ساعات و دقائق هستی خود را سپری نموده ، پروردگار رحیم و رؤوف را در بوتهٔ نسیان سپرده و با دشمنان او که او را به عالم اعتبار و نیستی گرایش میدهند نقد عمر باخته است ؛ در این حال هر یک از این تعلقات مانند زنجیری آهنین که دل او را به خود بسته اند او را به سوی خود می کشند ، هزاران تعلّق با هزاران زنجیر ؛ کجا می تواند به آسانی کوچ کند ؟ اگر تمام ذرّات و سلّولهای پیکرش را ریش ریش کنند باز حاضر نمی شود به اختیار برود ، اینجاست که خطاب خُذُوه فَغُلُّوه \* ثُمَّ الْجَحِیمَ صَلُّوه او را به عالم تاریک و غربت می برند .

در خطبه ای که رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم در جمعهٔ آخر ماه شعبان قرائت فرمودند مردم را اندرز دادند که این ماه (رمضان) ماه پر برکت و رحمت است ، ماه مغفرت و دعا و اجابت است ، ماه نماز ، ماه قرائت قرآن ، ماه صدقه و صلهٔ رحم و ایثار است ، ماه ادای فرائض و روزه و انفاق ، و بهار آمرزش و تخفیف بر

١- آية ٣٠ و ٣١ از سورة ٦٩: الحاقّة

زیر دست و رحم بر صغیر و احترام و توقیر کبیر ؛ مفصّلاً بیاناتی فرمودند . و مفادش آنست که مؤمن در شهر رمضان نه تنها از آدابی که فقهاء در کتب عملیّه ذکر می کنند باید اجتناب ورزد بلکه در این ماه رحمت باید با شراشر وجود خود جلب رحمت کند ، خشوع و خضوع داشته باشد ، همیشه به ذکر خدا اشتغال ورزد ، در هر امری که او را به خدا نزدیک کند سبقت گیرد ، و از هر چیزی که او را از خدا دور کند بگریزد ، به آنچه خدا امر کرده عمل کند و از آنچه نهی فرموده اجتناب ورزد ، از هر چه دیدنش را حرام فرموده چشم ببندد و به هر چه شنیدنش را ممنوع کرده گوش ندهد .

و خلاصه با بيانات خود در اين خطبه آن صراط مستقيمي كه اقصر فاصله بين انسان و خداست را تشريح كردند . أميرالمؤمنين عليه السّلام كه اين روايت را بيان مي كنند مي گويند : در پايان خطبه برخاستم و عرض كردم : يَا رَسُولَ اللّه ! مَا أَفْضَلُ الأَعْمَالِ فِي هَذَا الشّهر ؟ فَقَالَ : يَا أَبُا الْحَسَنِ ! أَفْضَلُ الأَعْمَالِ فِي هَذَا الشّهر أَوْرَعُ عَنْ مَحَارِم اللّهِ .

«ای رسول خدا بهترین اعمال در این ماه چیست ؟ رسول خدا فرمود: ای أبوالحسن! بهترین اعمال در این ماه اجتناب از گناهان است . »

ثُمَّ بَكَى ، فَقُلْتُ : مَا يُبْكِيْكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ فَقَالَ : أَبْكِى لِمَا يُسْتَحَلُّ مِنْكَ فِى هَذَا الشَّهْرِ ؛ كَأْنِّى بِكَ وَ أَنْتَ تُصَلِّى لِرَبِّكَ وَ قَدِدِ الْبَعَثَ أَشْقَى الأُولِينَ وَ الأَخِرينَ ، شَقِيتَ عَاقِر نَاقَةٍ ثَمُودَ ؛

## فَضَرَبَكَ ضَرَبَةً عَلَى قَرْنكَ فَخُضِبَتْ مِنْهَا لِحْيَتُكَ.

«سپس رسول خدا گریه کرد . عرض کردم ای پیامبر خدا علّت گریهٔ شما چیست ؟ فرمود : گریه می کنم برای آن حادثهٔ عظیمی که در این ماه بر تو فرود آید و خون ترا حلال کنند .

مثل اینکه من میبینم که تو درحال نماز و مناجات با پروردگارت هستی ، در این حال شقی ترین اوّلین و آخرین ، همدوش و هم ردیف پی کنندهٔ ناقهٔ صالح برانگیزد و چنان ضربتی بسر مغز سسر تو فرود کند که از آن ضربت محاسنت به خون خضاب شود .»

فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ ! فِي سَلاَمَةٍ مِنْ دِيني ؟ فَقَالَ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ وَ سَلَّمَ : فِي سَلاَمَةٍ مِنْ دِينكَ .

«عرض کردم: ای پیغمبر خدا؟ آیا در آن حال دین من سالم خواهد بود؟ فرمود \_ که درود خدا بر او و آلش باد \_: بلی دین تو سالم خواهد بود . »

ثُمَّ قَالَ: يَا عَلِيُّ! مَنْ قَتَلَكَ فَقَدْ قَتَلَنى ، وَ مَنْ أَبْغَضَكَ فَقَدْ قَتَلَنى ، وَ مَنْ أَبْغَضَكَ فَقَدْ أَبُغَضَنى ، وَ طَينَتُكَ مِنْ طِينَتِى ، وَ أَنْسَتَ وَطِينَتُكَ مِنْ طِينَتِى ، وَ أَنْسَتَ وَصِيِّى وَ خَلِيفَتِى فِى أُمَّتِى .\

۱- اصل این حدیث شریف را صدوق در کتاب «عیون أخبار الرضا » طبع سنگی ، ص۱۹۷ و ۵۸ با تتمّهٔ آن که ذکر سنگی ، ص۱۹۷ و ۸۸ با تتمّهٔ آن که ذکر خواهد شد روایت می کند . و در کتاب « وسآئل الشّیعة » ج ۷ ، ص۲۲۷ از «عیون » تا لفظ الْورَعُ عَنْ مَحَارمِ اللّهِ روایت می کند و چون تتمّهٔ آن راجع به اعمال مستحبّه و اجتهاد در عبادات نیست لذا حدیث را تقطیع نموده است . ولیکن ⇔

«سپس رسول خدا فرمود: ای علی ٔ! کسی که تو را بکشد حقاً مرا کشته است ؛ کشته است ، و کسی که تو را دشمن دارد حقاً مرا دشمن داشته است ؛ زیرا که نسبت تو با من مثل جان من است ، و سرشت تو از سرشت من است ، و تو وصی من و جانشین من در امّت من هستی . »

كسيّد ابن طاووس در اوّل كتاب «إقبال» تمام حديث را از محمّد بن أبى القاسم طبرى در كتاب «بشارة المصطفى لشيعة المرتضى» با إسناد خود از حسن بن على بن فَضّال از حضرت على بن موسى الرّضا از يك يك آباء گرامش تا حضرت أميرالمؤمنين عليهالسّلام روايت مى كند . و همچنين شيخ بهاءالدّين عاملى در حديث نهم از كتاب «أربعين» خود از مرحوم صدوق محمّد بن على بن الحسين ابن بابويه قمّى و مرحوم فيض كاشانى در كتاب «وافى» در باب فضل شهر رمضان از كتاب «عرض المجالس» صدوق كه همان «أمالى» است از أحمد بن محمّد بن سعيد هَمْدانى از ابن فضّال از أحمد بن محمّد بن سعيد هَمْدانى از ابن فضّال از پررش از حضرت رضا عليهالسّلام روايت مى كند . و تتمةً روايت اينست :

إِنَّ اللَهَ تَبَارِكَ وَ تَعَالَى خَلَفَنى وَ إِيّاكَ ، و اصْطَفانى وَ إِيّاكَ ، فَحْتَارَنَـــى لِلنُّبُوةِ ، وَ احْتَارَكَ لِلإمامَةِ ؛ فَمَنْ أَنْكَرَ إِمامَتَكَ فَقَد أَنكَرَ نُبُوتَــــى . يـا عَلَى الله الله وَ أَبــو وَلُدى ، وَزَ وْجُ ابْنَتَـى ، وَ خليفَتى عَلَى اُمَّتـى فى حَياتـى وَ بَعْدَ مَوْتـى ، أَمْــرُكَ أَمْـرى ، وَ وَلْدى ، وَزَ وْجُ ابْنَتَـى ، وَ خليفَتـى عَلَى اُمَّتـى فى حَياتـى وَ بَعْدَ مَوْتـى ، أَمْــرُكَ أَمْـرى ، وَ نَهْيُكَ نَهْيى . أَقْسِمُ بِاللَّذَى بَعَثَنـى بِالنُّبُوةِ وَ جَعَلَنــى خَيْرَ الْبَريَّـةِ ؛ إِنَّـكَ لَحُجَّـةُ اللّـهِ عَلَى خَلْقِهِ ، وَ أَمينُهُ عَلَى عِبادِهِ \_ انتهى

و این تتمه را در « غایة المرام » محدث عظیم سیدهاشم بحرانی در ص ۲۹ از ابن بابویه با إسناد خود از أصبغ بن نُباته از أمیرالمؤمنین علیهالسّلام . و شیخ قُندوزی حنفی در « ینابیع المودّة » طبع اسلامبول ، ص ۵۳ از کتاب « مناقب » روایت کردهاند .

مجلس دوّم

زندگی موقّت و حیات جاودان

## أعوذُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيطانِ الرَّحيم بِسْمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحيم

الْحَمْدُللَّهِ رِبِّ الْعالَمينَ والصَّلَوةُ والسَّلامُ عَلَى سَيِّدِنا مُحَمَّدٍ وءَالِهِ الطَّاهِرينَ وَلَحَمْدِنَ وَالطَّاهِرينَ وَلَعْنَـةُ اللَهِ عَلَـى أَعْدائِهِمْ أَجْمَعيـنَ مِنَ الأَن إلَـى قيام يَوْمُ الدِّينِ وَلَا قُـوَّةَ إلاَّ باللَهِ الْعَلـيِّ الْعَظيمِ (

قال اللَّهُ الحكيمُ في كتابه الكريم:

يَعْلَمُ ونَ ظَاهِرًا مِنَ الْحَيَوةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الأَخِرَةِ هُمْ عَنِ الأَخِرَةِ هُمْ عَنِ الأَخِرةِ هُمْ عَنِ الأَخِرةِ هُمْ عَنَ اللَّهُ السَّمَاواتِ غَفِلُونَ \* أُولُمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِهِم مَا خُلَقَ اللَّهُ السَّمَاواتِ وَالأَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُمَا إلاَّ بِالْحَقِّ وَ أَجَلٍ مُسَمَّى وَ إِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ بِلقَآءِ رَبِّهِمْ لَكَافِرُونَ . '

در این دو آیهٔ مبارکه می فرماید: «این مردم فقط ظاهر حیات دنیا را می دانند و البته از آخرت غافلند. آیا با خود اندیشه نمی کنند که خدا آسمانها و زمین و تمام موجوداتی که در میان آنهاست نیافریده است مگر به حق و زمان مشخص ؟ و همانا بسیاری از مردم به دیدار یروردگار خود کافرند.»

از اینکه در آیهٔ اوّل ظاهر حیات دنیا درمقابل آخرت قرار داده

۱– مطالب گفته شده در روز دوّم ماه مبارک رمضان .

۲\_ آیات ۷ و ۸ ، از سورهٔ ۳۰ : الرّوم

شده می توان استفاده کرد که آخرت باطن دنیاست و حقیقت دنیاست . حیات دینا ظاهری دارد و باطنی ، و به قرینهٔ تقابل هر کدام در مقابل هم بوده و قسیم یکدیگرند .

و همانطور که قبلاً عرض شد ممکن است عبارت «و فِی الأخِرةِ عَذَابٌ شَدِیدٌ و مَعْفِرةٌ مِنَ اللّهِ و رضوان » را عطف برلفظ «لعب» گرفت ، یعنی حیات دنیا درآخرت عذاب شدید و مغفرت و رضوان خداست . ظاهرش همان پنج مرتبهٔ بازی و لهو و زینت و تفاخر و تکاثر در مال و اولاد است و باطنش که آخرت است عذاب شدید و غفران و رضای رب ودود است . و بنابراین ، آیهٔ مورد بحث تأیید معنای آیهٔ سابقه را در سورهٔ حدید می کند .

و شاهد بر این معنی آنکه عطف آیهٔ بعد بر این آیه که می فرماید: أولَم یَتَفَکَّرُوا فِی أَنْفُسِهِم مَا خَلَقَ اللّه السَّمَاواتِ وَ الأرْضَ وَ مَا بَیْنَه هُمَ آ إِلاَّ بِالْحَقِّ وَ أَجَل مُستمَّی ، افادهٔ این معنا را می نماید . چون آفرینش آسمانها و زمین و آنچه میان آنهاست بر اساس حق و أجل و مدت معلوم و معیّن ، همان واقعیّت و حقیقت دنیاست که مردم غفلت دارند و به ظاهر دنیا اکتفا کرده و از لقای خدا و آخرت چشم یوشیده اند .

باری از این آیه و بسیاری از آیات دیگر قرآن مجید که با همین تعبیر بیان شده است می توان فهمید که آفرینش آسمانها و زمین و آنچه در آنهاست دارای اجل معیّن و مدیّت مشخص است که با رسیدن آن اجل و زمان دوران آنها سپری می گردد.

امّا غیر از آسمانها و زمین و موجودات واقعهٔ در آنها حکمشان چیست ؟ آیا آنها هم مدّت زندگیشان محدود است و دستخوش فناء و زوال واقع می شوند یا نه ؟ در آیات قرآن صریحاً و مفصّ لاً بطوریکه خصوصیّات و کیفیّات مبدأ و منتهای آنها را بیان کند آیهای نیست . گرچه از چند آیهٔ مبارکه می توان اجمالاً استفادهٔ دوام و بقاء آنها را نمود:

مَا عِندَكُم يَنفَدُ وَ مَا عِندَ اللَّهِ بَاق . '

« آنچه در نزدشماست تباه میشود و از بین میرود و آنچه در نزد خداست باقی میماند .»

وَ إِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ عِندَنا خَزَآئِنُهُۥ وَ مَا نُنَزُّلُهُۥ إِلاَّ بَقَدَرٍ مَعْلومٍ . `

« و هیچ چیزی نیست مگر آن چیز در نزد ما خزینههائی دارد و ما آن چیز را از آن خزینهها پائین نمی آوریم و نمی آفرینیم مگر به اندازهٔ مشخص و معیّن .»

این دو آیه به ما می فهماند که حقائق موجودات دنیا و عالم طبع و مادّه درنزد خداوند متعال دارای خزائنی هستند که پیوسته و مدام باقی بوده و هیچگاه دستخوش فناء و نیستی واقع نمی گردد.

گرچه از خود این آیهٔ مورد بحث نیز می توان این حقیقت را دریافت ؛ چون از اینکه می گوید: ما آسمانها و زمین و ما بَینهٔ ما را نیافریدیم مگر به حق و أجل مسمّی ، میتوان فهمید که خود حق و

١ـ صدر آية ٩٦، از سورة ١٦: النّحل٢ـ آية ٢١، از سورة ١٥: الحِجر

اجل مسمّی دیگر در تحت حق و أجل مسمّی نیستند و مدّت و زمان ندارند ، و إلا تسلسل لازم می آید ؛ آنها مافوق اجل و تدریج گذران زمان هستند .

این بحث إنشاءالله تعالی دربعضی ازمباحث آتیه تحت عنوان موجوداتی که در نزد پروردگار جاودانند خواهد آمد، ولی فعلاً بحث ما در پیرامون آسمانها و زمین و مابین آن دو که از جمله انسان است میباشد؛ و چون خدا میفرماید ما آنها را در تحت اجل معلوم و تعیین زمان مشخصی خلق کردیم، معلوم میشود مدت همهٔ آنها از جمله مدت حیات انسان معلوم و محدود است و نمی توانند بیش از آن زمان و اجلی که برای آنها مقدر شده است زیست کنند.

کمال انسان و کمال موجودات عالم طبع به اینست که در همین زمان معلوم و اجل محدود که برای آنها مقدر شده است خود را کامل کنند. نمی توانند از دائرهٔ این زمان پا بیرون نهند و بر اجل خود پیشی گیرند و یا آنرا تمدید نموده و به تأخیر اندازند. هیچگاه موجودات مادی و طبعی که دارای ماده و طبع هستند نمی توانند از این قانون کلی خارج شده و زوال و فنا و محدودیّت اجل و زمان زندگی خود را تبدیل به بقاء و دوام و استمرار و ابدیّت بنمایند. این حقیقت مستفاد از آیات صریحهٔ قرآن است.

و امّا در خصوص انسان مى فرمايد:

وَ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لاَ يَسسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَ

## لا يَسْتَقْدِمُونَ . ا

«برای هر گروه و جمعیّتی یک زمانی است ، چون زمان آنها برسد و اجل آنان را دریابد ، نمی توانند آن اجل و مدّت را به عقب ببرند یا به جلو بیاورند و بالنّتیجه یا خود زودتر از اجل بمیرند یا پس از اجل مرگ را دریابند .»

و نظير اين آيه است:

مَا تَسْبَقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَ مَا يَسْتَئُخِرُونَ `

« هیچ امّـت و گروهـی نمی تواننـد از اجـل خـود پیشـی گـیرند و نمی توانند اجل خود را به تأخیر اندازند .»

مسألهٔ مرگ از مسائل مشكله به شمار مىرود . افراد بشر زحمتها كشيده ، رنجها بردهاند كه بتوانند زندگى را در دنيا جاودان كنند ، مسألهٔ مرگ را حلٌ نموده و اين مشكله را بردارند ؛ هيچكس موفّق نشده است .

قدرتمندترین سلاطین ، بزرگان ، علماء و دانشمندان ، حکماء و فیلسوفان و اندیشمندان و متفکّران ، در طی قرون عدیده و گذشت ایّام با تمام قوای مادی و معنوی و فکری کوشیدند و تمام همّت و نیروی خود را مصرف نمودند بلکه بتوانند این معمّا و معظله را حل کنند تا بشر بتواند در دنیا دائماً زیست کند و در انتظار دهشتناک مرگ نباشد ؛ نشد .

١- آية ٣٤ ، از سورة ٧ : الأعراف

٢\_ آية ٥ ، از سورة ١٥ : الحِجر

فیلسوف شرق و رواج دهندهٔ مکتب مشّائین : شیخ الرّئیس أبوعلی سینا ، از جملهٔ اشعار معروف و مشهور اوست که :

از قعر گِلِ سياه تــا اوج زحــل

كردم همـه مشـكلات گيتـي را حـل

بيرون جستم ز قيد هر مكر و حيل

هر بند گشاده شد مگر بند اجل ا

و نیز حکیم خیّام که خود را مدّعی کشف معضلات و حلّ غوامض علوم می داند گوید:

خیّامکه خیمههای حکمت میدوخت

در كورهٔ غم فتاد و ناگاه بسوخت

مِقراض اجل طناب عمرش ببريد

دلاًل امل به رایگانش بفروخت ۲

۱- این رباعی را در «لغت نامهٔ دهخدا » از جملهٔ اشعار فارسی أبوعلی سینا در مادهٔ أبوعلی سینا در صادهٔ أبوعلی سینا در ص ۱۵۶ آورده است. و نیز در کتاب «جشنامهٔ ابن سینا » جلد اوّل تألیف دکترذبیحالله صفا در ص ۱۱۶ از جمله اشعار فارسی او آورده است، و در ص ۲۱۷ از همین کتاب گوید: «این رباعی با خط نستعلیق بر روی سنگ مرمر یزد در کتیبهای بالای سردر مقبرهٔ ابن سینا نوشته شده است.»

ولیکن در کتاب «رباعیّات حکیم خیّام » که با مقدّمهٔ دکتر فرید رخ روزن در ۱۳۰۵ شمسی در برلین طبع شده ، در ص ۹۷ این رباعی را از او نقـــل می کنــد که : از جرم حضیض خاک تا اوج زحـل کردم همه مشکلاتگردون را حل بیرون جستم ز قید هر مکــرو حیل هر بندگشاده شد مگر بـنـد اجل ۲ ـ «دیوان رباعیّات خیّام » طبع برلین (۱۳۰۶ شمسی) ص۲۰

حضرت أميرالمؤمنين عليهالسلام در همان ايّامي كه ضربت خورده بودند در ضمن خطبهاي مي فرمايد:

أيُّهَا النَّاسُ! كُلُّ امْرىء لاَق مَا يَفِرُّ مِنْهُ فِى فِرَارِهِ، وَ الأَجَلُ مَسَاقُ النَّفْسِ إلَيْهِ، وَ الْهَرَبُ مِنْهُ مُواَفَاتُهُ. كَم اطَّرَدَتِ الأَيَّامُ أَبْحَثُهَا مَسَاقُ النَّفْسِ إلَيْهِ، وَ الْهَرَبُ مِنْهُ مُواَفَاتُهُ. كَم اطَّرَدَتِ الأَيَّامُ أَبْحَثُهَا عَنْ مَكْنُونَ هَذَا الأَمْسِ، فَأَبَى اللّه ُ إلاَّ إِخْفَاءَهُ ؛ هَيْهَاتَ ! عِلْمُ مَخْذُونٌ . '

«ای مردم! تمام افراد بشر در زندگی خود برخورد میکنند با چیزی که از آن فرار میکردهاند که همان مرگست. و اجل و مدت زندگی همان زمانی است که نفس او را به مرگ سوق میدهد و رهبری میکند، و فرار از آن عین برخورد ورسیدن به آنست. چه بسیارروزها گذشت که من در صدد جستجو و تفحص از حقیقت بروز این واقعه بودم ولی خداوند او را به ارادهٔ جدیّهٔ خود مخفی داشت؛ هیهات! این دانشی است که در خزانهٔ علم الهی مخفی است.»

عجیب است که انسان با فرار از مسرگ چگونه خود را به مسرگ نزدیک می کند . از خیابان تند می دود به ماشین نخورد ، همان سرعت موجب تصادف و مرگ او می گردد . در ظاهر فرار از مسرگ است و در واقع استقبال از مرگ . چه بسیا به طبیب مراجعه می کند که مرضش معالجه شود ، با اندک اشتباه طبیب می میسرد . به بیمارستان می رود تا

۱- «نهج البلاغة »خطبهٔ ۱٤۷؛ و از طبع مصر با شرح عبده ، ج ۱، ص ۲۶۸؛ و جملهٔ اوّل آنحضرت را تا لفظ «مُوافاتُهُ » مجلسی در «بحار» در ج ۲، کتاب العدل والمعاد ، ص ۱۲۲ از طبع آخوندی آورده است .

با عمل جراحی قدری در دنیا بیشتر زیست کند چه بسا در زیر کارد جراح جان می سپرد. مثال برای این موضوع بسیار است بلکه می توان گفت تمام ساعات و لحظاتی که بر انسان می گذرد، در آن ساعات و لحظات می کوشد تا خود را از چنگ مرگ نجات دهد و موجودیّت خود را حفظ کند و آنچه برای ادامهٔ حیات او مفید است بجا آورد و آنچه موجب قطع و زوال حیات اوست از خود دور کند.

این غریزه تمام افراد بشر است ولیکن با وجود این غریزه که صد درصد تلاش خود را مصروف به بقاء خود میکند در خواب هم دارای این حس خویشتنداری است ، امّا در متن واقع هر لحظه خود را به مرگ نزدیکتر نموده و با همین فعّالیّتها که منطبق بر زمان گذران است و طی ّاین زمان از اراده و اختیار او بیرون است ، خواهی نخواهی با دست خود ، خود را به جلو می برد و لحظه به لحظه اجل و مرگ خود را استقبال نموده دائماً به او نزدیک می گردد .

اینست که مـولا می فرماید : و الْهَرَبُ مِنْهُ مُواَفَاتُهُ . « فـرار از او عین وصول و دریافت اوست .»

گویند بامداد روزی مردی وحشتزده خدمت حضرت سلیمان علی نبیّنا و آله و علیه الصّلاة و السّلام رسید . حضرت سلیمان دید از شدت ترس رویش زرد ولبانش کبود گشته ، سؤال کرد : ای مرد مؤمن ! چرا چنین شدی ؟ سبب ترس تو چیست ؟ مرد گفت : عزرائیل بر من از روی کینه و غضب نظری کرده و مرا چنانکه میبینی دچار دهشت ساخته است .

حضرت سلیمان فرمود: حالا بگو حاجتت چیست ؟ عرض کرد: یا نبی الله! باد در فرمان شماست ؛ به او امر فرمائید مرا از اینجا به هندوستان ببرد، شاید در آنجا از چنگ عزرائیل رهایی یابم!

حضرت سلیمان به باد امر فرمود تا او را شتابان بسمت کشور هندوستان ببرد.

روز دیگر که حضرت سلیمان در مجلس ملاقات نشست و عزرائیل برای دیدار آمده بود گفت: ای عزرائیل برای چه سببی در بندهٔ مؤمن از روی کینه و غضب نظر کردی تا آن مرد مسکین، وحشت زده دست از خانه و لانهٔ خود کشیده و به دیار غربت فراری شد ؟

عزرائیل عرض کرد: من از روی غضب به او نگاه نکردم ؛ او چنین گمان بدی دربارهٔ من برد .داستان ازاین قرار است که حضرت ربّ ذوالجلال به من امر فرمود تا در فلان ساعت جان او را در هندوستان قبض کنم . قریب به آن ساعت او را در اینجا یافتم ، و در یک دنیا از تعجّب و شگفت فرو رفتم و حیران و سرگردان شدم ؛ او از این حالت حیرت من ترسید و چنین فهمید که من بر او نظر سوئی دارم در حالیکه چنین نبود ، اضطراب از ناحیهٔ خود من بود . باری با خود می گفتم اگر او صد پر داشته باشد در این زمان کوتاه نمی تواند به هندوستان برود ، من چگونه این مأموریّت خدا را انجام دهم ؟

لیکن با خود گفتم من بسراغ مأموریّت خود می روم ، بر عـهدهٔ مـن چیز دیگـری نیسـت . به امـرحق به هنـدوستان رفتم ناگهان آن مرد را در

آنجا یافتم و جانش را قبض کردم .'

أَيُّهَا النَّاسُ! كُلُّ امْرِىء لاَق مَا يَفِرُّ مِنْهُ فِى فِرَارِهِ. در عين فرار از مرگ آنرا استقبال نموده در آغوش مى گيرد، و فرار عين استقبال است و هيچكس قادر بر فرار نيست چون هر فرارى بهر كيفيّتى و بهر صورتى خود فرو رفتن در كام مرگ است.

« اجل» دو معنی دارد : یکی به معنی مدّت و زمان ؛ اجل فلان کس پنجاه سال است یعنی مدّت عمر او این مقدار است . لِکُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ يعنی برای هر گروهی مهلت و زمان خاصّی است .

و دیگری به معنای رأس و سرآمد مدت ؛ اجل دَین یعنی نقطهٔ سرآمد آن که باید در آن نقطه دین پرداخته شود. فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ يعنی زمانی که رأس مدت زندگی آنها بیاید. در سورهٔ سبأ آمده است: قُل لَّکُم مِیعَاد یَوْم لاَّ تَسْتَثْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَ لاَ تَسْتَقْدِمُونَ . ٢

در اینجا میعاد به معنی رأس المدة و زمان رسیدن وعده است ؛ «ای پیغمبر بگو: برای شما وعدهٔ روزی خواهد رسید که در آن سررسید نمی توانید ساعتی را تأخیر اندازید و نه آنکه ساعتی به جلو بیفتید .»

آن روز که رسید ، عمر سپری شده است و اجل رسیده است . ولیکن در اینجا لطیفهای است در قرآن مجید که بسیار شایان دقت و توجه است ؛ در یکی از آیات قرآن می فرماید :

۱-دفتر اوّل « مثنوی » طبع میرخانی ، ص۲۶ ۲- آیهٔ ۳۰ ، از سورهٔ ۳۶ : سَبَأ

هُ وَ اللَّذِي خَلَقَكُم مِّن طِين ثُمَّ قَضَى أَجَلاً وَ أَجَل مُّسَمًّى عِندَهُ ١

« پروردگار آن کسی است که شما را از گل آفرید ، و سیس اجلی قرار داد وليكن اجل مسمّى در نزد خداست . »

از اینجا معلوم می شود که دو اجل داریم . یک اجل ، اجلی است که خدا برای ما معیّن فرموده و یک اجل ، أجل مسمّی که آن در نزد پروردگار است . و چون از طرفی طبق آیهٔ کریمــهٔ مَــا عِندَکُــمْ یَنفَــدُ وَ مَا عِندَاللَّهِ بَاقٌ مردانيم كه أنهه در نزد ماست فاني و خراب و آنچه در نزد پروردگار است باقی خواهد بود ، بنابراین چون اجل مسمّی در نزد خداست حتماً از چیزهائیست که باقی بوده و دستخوش بوار و عدم و فناء قرار نخواهد گرفت ؛ بنابراین مدّت عمر ما كه اجل ماست سيري مي شود وليكن اجل مسمّى باقى مي ماند .

باید دید چگونه دو اجل داریم ؟ فرقش چیست ؟ چرا یکی از آن دو فانی و دیگری باقی است ؟

برای سنجش این موضوع می گوئیم: در سورهٔ یونس آمده است:

إِنَّمَا مَثَلُ الْحَبَوة الدُّنْمَا كَمَآء أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَآء فَاحْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأرْضِ مِمَّا يَأْكُلِلُ النَّاسُ وَ الأنْعَامُ حَتَّى إِذَآ أَخَذَتِ الأرْضُ زُحْرُفَهَا وَ ازَّيُّنَتْ وَ ظَنَّ أَهْلُهَآ أَنَّهُمْ قَادرُونَ عَلَيْهَآ أَتَاهَآ أَمْرُنَا لَـلْاً

١ - قسمتي از آية ٢ ، از سورة ٦ : الأنعام

٢ - صدر آية ٩٦ ، از سورة ١٦ : النّحل

أَوْ نَـهَارًا فَجَعَلْنَــاهَا حَصِيــدًا كَــأَن لَّــمْ تَعْــنَ بِــالأَمْسِ كَذَلِــكَ نُفَصِّــلُ الأيَاتِ لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ . \

«همانا مثل زندگی دنیا مانند آبی است که ما آنرا از آسمان به پائین می فرستیم و گیاهان زمین از اقسام نباتاتی که خوراک انسان و چارپایان است با آن آب مخلوط شده ، نباتات و گیاهان سرسبز و شاداب گشته ، تا سرحاتی که زمین بهرهٔ کافی خود را می برد و به انواع نبات و گیاه مزیّن می گردد . و صاحبان و ساکنان زمین چنین می پندارند که دیگر یکباره تمام قدرت و مکنت آنها بر زمین متمرکز شده و دیگر عاملی نیست که بتواند این بهرهٔ کافی و این وفور نعمت و خرّمی و شادابی را از آنان بگیرد ؛ که ناگهان امر ما در شب یا روز بدان زمین می رسد و چنان آنها را از بین می برد و همه را درو شده و از زمین جدا شده قرار می دهد که گوئی اصلاً دیروز در این زمین چیزی نروئیده بود . اینطور ـ ای پیامبر گرامی ـ ما آیات خود را مفصّلاً بیان می کنیم برای مردمی که تفکّر کنند و بیندیشند .»

در ایس آیه می فرماید: زندگی و حیات انسان در دنیا همه همینطور است. یعنی نطفه های سرد در آتشگردان صلب پدر و سپس در رحم مادر قرار می گیرد و با کمال حرارت دوران تکامل خود را در رحم طی نموده و سپس به دنیا پا می گذارد و بدنبال علم و قدرت و جاه و مال و فرزند و اتباع و اقسام تعینات و اعتباریات می رود تا از هر جهت دارای علم و تجربه و قوق تشخیص و ادراک و معرفت

۱- آیهٔ ۲۲ ، از سورهٔ ۱۰ : یونس

می گردد و به تمام اقسام فعّالیّتها در زمین قادر می شود ، و خلاصه آنکه از نقطهٔ نظر حیات دنیوی به نقطهٔ اوج می رسد که ناگهان در عین آنکه ابداً بر ذهنش خطور نمی کند که مرگ او می رسد ، مرگ او را در می یابد ؛ عزرائیل می آید و طومار حیات او را چنان درهم می پیچد و آثار و خصائص او را به باد فنا می دهد که کَان لَمْ تَعْنَ بِالأَمْسِ ، گوئی اصلاً چنین شخصی نبوده و بهیچوجه در زمین اقامت نکرده و سکونت نداشته است .

در این آیهٔ مبارکه خدا می فرماید: أَتَاهَا آَمْرُتُا لَیْلاً أَوْ نَهَاراً ؛ امر ما در شب یا روز می رسد و حیات را پایان می دهد. پس معلوم می شود که پایان حیات در دنیا به امر خداست ؛ و امر خدا مال خداست و در نزد خداست و همان اجل مسمّی است .

پس ، از بین رفتن عمر و آمدن اجل ، مترتب است بر اجل مسمّی و امر الهی : او وقتی بیاید به این اجل خاتمه می دهد و برای انسان بهیچوجه مهلتی نیست .

از اینجا کیفیّت دو اجل واضح و روشن می شود: اجل دنیوی زمانی همین مدیّتی است که دوران عمر آدمی را تشکیل می دهد و با طی ّ زمان طی می شود، و نحوهٔ وجودش تدریجی و بالأخره از بین می رود و با فوت آدمی مهلتش سرمی آید. أجل مسمّی اجل عندالله و امر الهی است که درعالم زمان نیست و بوار و هلاک او را درنمی یابد، بلکه پیوسته در نزد خداست و ثابت است و بر اساس آن اجل این اجل دنیوی پیریزی می شود.

مثلاً اوّل ظهر ما نماز گزاردیم و سپس دعا خواندیم ، آن زمانها سپری شد و ما را به این زمان فعلی تحویل داد که فعلاً با دوستان عزیز به گفتگو اشتغال داریم . این زمان هم میگذرد و لحظه به لحظه در چرخ طی و تدریج زمان ما را به جلو میبرد ، ساعات ، روزها ، ماهها ، سالها ، تا به آخرین نقطهٔ اجل میسپارد ؛ آن همان روز میعاد و میقات است .

اما اجل مسمّی و الهی که ثابت است و به طی زمان طی نمی گردد آن ضرب الأجل عمر انسان است از اوّل تا به آخر که در عالم معنی و ملکوت معیّن شده و گذشت و عبور در آنجا نیست ، و بر آن اساس و ثبوت اصلی شالودهٔ عمر زمانی و دنیوی پیریزی می شود . آن اجل در عالمی فسیح و وسیعتر از نشأهٔ دنیاست ، و عالم ملکوت است که تمام موجودات این عالم مادّه و طبع بر آن اساس و آن اصل در این عالم نزول نموده بوجود می آیند . آن عالم الگو و حقیقت است و این عالم مثال و نمونه و مجاز . و همین گذشت عمری را که در اینجا از نقطهٔ نظر تدریج مادّه ، زائل و منتهی به حدیی عمری را که در اینجا از نقطهٔ نظر تدریج مادّه ، زائل و منتهی به حدی می بینیم ، اگر با فهم و ادراک عالی تر بنگریم یا بالحس و المشاهده ادراک عالم ملکوت را بنمائیم ، آن اجل ثابت و مسمّی را در آنجا در آنجا و موجود خواهیم یافت و ابدا قابل فناء و زوال نخواهیم یافت .

شاهد بر این معنی آنکه میفرماید:

مَن كَانَ يَرْجُوا لِقَآءَ اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لأَت

١- قسمتي از آيهٔ ٥ ، از سورهٔ ٢٩ : العنكبوت

« كسيكه اميدوار به ملاقات و ديدار خداست پس حقّاً اجل خدا خواهد آمد و به شرف لقاى حضرت معبود مشرّف خواهد شد .» اجل خدا همان اجل مسمّى است و همان امر الهى است .

یعنی کسانیکه امید لقای حضرت پروردگار را دارند باید به عالم ملکوت برسند و آن اجل مسمّی و خصوصیّات آن را از مبدأ تا منتهی دریابند، و یا به مرگ اختیاری و یا به مرگ اضطراری از اجل دنیوی عبور نموده و به عالم ملکوت برسند.

و لقای خدا بدون طی عالم ملکوت و ادراک ثابتات که از جمله اجل مسمّی است ، از مستحیلات است .

و به عبارت دیگر می توان گفت: اجل مسمّی و اجل دنیوی یک حقیقت و امر واحدی است ، غاید الأمر به دو نظر و به دو وجهه نگریسته می شود: یک وجهه و طرف آن ، عالم طبع و مادّه است که عمرگذران است ، و وجهه و طرف دیگرآن ، عالم ملکوت و ثابت است ، که آن راه عبور به اسماء و صفات حضرت ربّ ودود و بالأخره فنا در ذات مقدّس ربوبی است ، و اجل مسمّی که در عالم ملکوت است از منازل راه وصول به آن امید که همان لقای خدا باشد خواهد بود.

آیات بسیاری در قرآن مجید وارد است که دلالت میکند بر اینکه بازگشت همه چیز و بازگشت انسان به سوی خداست .

أَلاَ إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الأُمُورُ . '« آكاه باشيد كه همة امور به خدا

١- ذيل آية ٥٣ ، از سورة ٤٢ : الشّوري

بازگشت می کند .»

وَ إِلَى اللَّهِ الْمَصِيرُ. '« و بازگشت بسوى خداست .»

و َ إِلَيْهِ يُرْجَعُ الأَمْرُ كُلُّهُ. '« و به سوى خدا برمى گردد تمام مراتب و درجات امر . »

و َ إِلَى اللّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ . " « و بسوى خدا برمى گردد امرها و شؤون و وجههٔ موجودات . »

ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ ثُرْجَعُونَ . أ « پس بـه سـوى پـروردگارتـان بـازگشـت خواهيد نمود . »

إِنَّ إِلَى رَبِّكَ الرُّجْعَى . ٥ ﴿ بدرستيكه حقّاً بـه سـوى پـروردگـار تـو اى پيغمبر ، بازگشت همه خواهد بود . »

إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ . وجه سوى خداست بازگشت همه شما . »

ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم مَرْجِعُكُمْ. ﴿ يِس بِهُ سُوى يِرُورِدُكَارِ شَمَاسِت

بازگشت همهٔ شما . »

١- ذيل آية ٤٢، از سورة ٢٤: النّور؛ و ذيل آية ١٨، از ســـورة ٣٥: فاطــر
 ٢ـ قسمتى از آية ١٢٣، از سورة ١١: هود

٣- ذيل آية ٤، از سورة ٣٥: فاطر ؛ و ذيل آية ٥، از سـورة ٥٧: الحـديـد ٤- ذيل آية ١، از سـورة ٣٢: السّـجدة ؛ وذيـل آيـة ١٥، از سـورة ٤٥: الحاثية

٥ ـ آيه ٨ ، از سوره ٩٦ : العلق

٦-قسمتى از آيــهٔ ٤٨ و ١٠٠٥ ، از ســورهٔ ٥ : المــآئدة ؛ و قســمتى از آيــهٔ ٤ ، از
 سورهٔ ١١ : هود

٧- قسمتى ازآيــ ١٦٤ ، ازســورة ٦ : الأنعـام ؛ وقسـمتى از آيــ ١٦٤ ، ازســورة
 ٣٩ : الزّمر

إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّآ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ . ' «حقّاً ما براى خدا هستيم و ما به سوى او بازگشتكنندگانيم . »

يَاأَيُّهَا الإنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلاَقِيهِ . «اى انسان حقاً كه تو با تعب و سختى در مقام حركت بسوى پروردگارت مىباشى و او را ملاقات خواهى نمود . »

بازگشت نفس انسان به سر رسیدن اجل دنیوی ، و رسیدن به اجل مسمّی وانتقال از مادّه به عالم مشال و صورت ، مرگ است . البتّه حقیقت مرگ امری محسوس نیست که بتوان آن را با حسس ادراک کرد ، چون مرگ انتقال از عالم طبع و حس است به عالم مافوق حسس که آنرا برزخ و مثال گویند ، بنابراین با حس ادراک نمی شود . مرگ حرکت از عالم طبع و مادّه است و بنابراین با حس که خود از طبع و مادّه است چگونه ادراک شود ؟

شیخ الرئیس أبوعلی سینا در رسالهٔ «الشّفاَء مِن خَوف المَوت » راجع به حقیقت مرگ و علّت ترس از آن مطالبی دارد که ما عین ترجمهٔ آنرا در اینجا می آوریم:

«امّا کسیکه مردن را جاهل است و نمی داند که حقیقتش چیست، پس من برای او بیان می کنم و روشن می سازم که مرگ بیشتر از آن نیست که نفس انسانی آلات خود را که آنها را استعمال می نمود ترک می کند و آن آلات همان اعضای او هستند که مجموعهٔ آنها را

١- ذيل آيه ١٥٦ ، از سورهٔ ٢ : البقرة

٢- آيه ٦ ، از سوره ٨٤ : الانشقاق

بدن می نامند \_ همچنانکه شخص صنعتکار آلات کار خود را ترک می کند.

چون نفس انسان جوهری است غییر جسمانی ، و عرض نیست و قبول فساد و خرابی نمی کند . و چون این جوهر از بدن مفارقت کند ، باقی خواهد بود به بقائی که درخور اوست ، و از کدورات عالم طبیعت صفا می یابد و به سعادت تامّهٔ خود نائل می آید و ابداً راهی به زوال و فنا و انعدام او نیست . . چون جوهر از آن حیث که جوهر است فانی نمی شود و ذاتش باطل نمی گردد ، و آنچه باطل می شود همان أعراض و خواص و نسبتها و اضافات و اموری است که بین او و اجسام و رابطهٔ بین آن دو می باشد .

و امّا جوهر روحانی که ابداً قبول استحاله و دگرگونی نمیکند و در ذات خود تغییر نمی یابد و فقط قبول کمالات و تمامیّت صورت خود را میکند، پس چگونه تصوّر می شود که معدوم گردد و متلاشی شود ؟

و امّا کسی که از مرگ می ترسد به علّت آنستکه نمی دانسد بازگشت او بسوی کجاست . یا آنکه گمان می کند چون بدن او منحل شود و ترکیب آن باطل گردد ، ذات او منحل شده و نفس و حقیقت او باطل می گردد . و به بقاء نفس خود جاهل است و کیفیّت معاد را نمی داند ؛ بنابراین در واقع از مرگ نمی ترسد بلکه جاهل است به امری که سزاوار است او را بداند . بنابراین علّت خوف او همان جهل اوست ، و همین جهل است که علما را به طلب علم و سختی راه آن

وا داشته و برای وصول به آن ، لذّات جسم و راحت بدن را ترک ک دهاند .» <sup>۱</sup>

بنابراین واقعیّت ، مرگ برای مرد عارف و مؤمن بیدار ایجاد اضطراب و دهشت و وحشت نمی کند ؛ بلی برای افرادی که از تجر د نفس بواسطهٔ انغمار در عالم ماده و شهوات دور شده و خدای خود را نشناختهاند به علّت عدم انس و آشنائي با عوالم قرب ايجاد وحشت مي كند و جهالت آنها ييوسته آنها را هراسان و مضطرب مي دارد .

ولى مرد مؤمن كه از راه حق قدمي فراتر ننهاده و كردار و صفاتش را برحق و امرحق تطبیق نموده و در این دنیا پشت به عالم غرور نموده و از آن تجافی کرده و میل و رغبت خود را به دار خلود و ابدیّت نموده است و عاشق لقای خدا بوده است ، این عاشق مرگ است ، عاشق تجرّد است ؛ چون محبّ خداست ، مؤمن به فردانيّت اوست . هر روز آرزو میکند که لباس بدن را خلع و به نور تجــرّد مخلّـع گــردد ، بلکه پیوسته می کوشد تا هر روز یک درجه از غرور و مجاز او کے گردد و یک درجه به ادراک معنی و حقیقت نزدیکتر شود ، تا سرحدی که تمام امور دنیوی وفانی در نزد او به سراب بطلان و نیستی مدفون شده و تجلَّى عالم انوار و حقيقت بر او متحقَّق گردد.

١- « رسائل » شيخ الرّئيس ، ٣٣٩ ، رسالة « الشّغاء من خو ف الموت » ؛ و بنا به نقل کتاب « جشن نامهٔ ابن سینا » ج ۱ ص ۲۱۹ ، عین عبارت بوعلی را که عربی است گرداگرد صندوقی برنزی که در روی بام مقبرهٔ او (که واقع در همدان است ) می باشد ، به چهار دور نوشتهاند .

خداوند عزّوجلّ خطاب به یهود میکند:

قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِندَ اللَّهِ خَالِصَةً مِّن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّو اللَّهِ وَ لَن يَتَمَنَّوهُ أَبَدَا المِمَالِ بِمَا النَّاسِ فَتَمَنَّو اللَّهُ عَلِيمُ الظَّالِمِينَ . \
قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَاللَهُ عَلِيمُ الظَّالِمِينَ . \

«ای پیغمبر! به قوم یهود (که مدّعی هستند افراد مقرّب در نزد خدا بوده و آخرت و بهشت منحصراً در تملّک ایشان است) بگو: اگر سرای جاودانی و بهشت در نزد خداوند فقط برای شماست و برای دیگران از آن بهرهای نیست، پس اگر در این دعوی راست می گوئید تمنّی و درخواست مرگ را بنمائید؛ و ابداً آنها چنین تمنّائی نخواهند نمود، بواسطهٔ آن اعمال و کردار ستمگرانهای که به جا آورده و زودتر از خود به جلو فرستادهاند. و البتّه خدا به ستمگران دانست.»

یعنی آنکه عمل صالح انجام داده و به حقوق دگران تجاوز ننموده و از مقام عبودیّت و بندگی خدا منحرف نشده ، طبعاً با خدا ربط و آشنائی پیدا نموده است و این انس و ربط موجب گرایش و محبّت لقاء و دیدار اوست ؛ و چون مرگ عبور برای لقاء و دیدار است پس باید عاشق مرگ باشد ، چون عاشق محبوب ، عاشق راهی است که او را به معشوق رهبری کند . و نیز می فرماید :

قُلْ يَاأَيُّهَا الَّذِين هَادُوا إِن زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أُولِيَآءُ لِلَّهِ مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّونَهُ الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* وَ لاَ يَتَمَنَّونَهُ الْبَدَا بما

١- آية ٩٤ و ٩٥ ، از سورة ٢ : البقرة

## قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَ اللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ . ا

«ای پیغمبر بگو: ای مردمانی که یهودی شده اید! اگر چنین می پندارید که شما فقط اولیای خدا هستید نه سائر افراد مردم، پس تمنّی و آرزوی مرگ کنید اگر راست می گوئید! و ابداً چنین تمنّائی نخواهند نمود بعلّت گناهان و تجاوزاتی که نموده اند و به خود و دیگران ستم نموده اند ؛ و خداوند به ظالمین داناست .»

آن کسی که به عالم غرور دل می بندد و عالم هستی را فقط از دریچهٔ چشم شهوت و غضب و استثمار و تعیّن و حکومتهای ناروا ملاحظه می کند ، یعنی در عین جهل فرو رفته و با عالم واقع در همان متن واقعیّت فاصله گرفته ، از خدا دور شده و سر تسلیم در مقام عبودیّت او فرود نیاورده ، ابداً عاشق خدا نیست ؛ دعوای کاذب دارد . او از اولیای خدا نیست ، چون ولی ، عاشق مولای خود است . او محب نیست ، چون محب مشتاق زیارت و لقای محبوب است . یهود که مدّعی هستند فرزندان برجستهٔ آدمند و آنها در قیامت به آتش نمی سوزند مگر ایّام مختصری و همان چهل روزی که تمرد حضرت هارون وصی موسی را نموده و گوساله پرست شدند ، در این دعوی دروغ می گویند ؛ چون آثار محبّت در پیکرهٔ وجود و در شراشر عمل ظاهر می شود و کردار ، معرف صفات و ذات و طرز تفکّر است .

آنها عاشق دنیا هستند ، مشتاق جمع آوری مال و ثروت اند ؛ و

١- آية ٦ و ٧ ، از سورة ٦٢ : الجمعة

لذا عاشق هر راهی هستند که آنها را به معشوقشان برساندگرچه قتل نفوس و نهب اموال محترمه باشد. آنها عاشق حیات و زندگی عالم غرورند نه ابدیّت و سرمدیّت.

یافتم من مرگ خود ، خود زندگی است

زندگیم سر به سر پایندگی است

إنَّ فَــى قَتْلـــى حَيَــوةً فــــى حَيَــوة (

از حضرت أميرالمؤمنين عليه السّلام روايت است كه چون خداوند اراده فرمود پيامبرش حضرت إبراهيم خليل را قبض روح كند ، ملك الموت را به سوى او فرو فرستاد . ملك الموت چون به ابراهيم رسيد عرض كرد: السَّلاَمُ عَلَيْكَ يَا إِبْرَاهِيمُ . «سلام برتو باداى ابراهيم . »

ابراهیم گفت: و عَلَیْك السَّلاَمُ یَا مَلَك الْمَوْتِ؛ أَدَاعٍ أَمْ نَاعٍ ؟ «بر تو سلام باد ای فرشتهٔ مرگ؛ اَمدی مرا به سوی پروردگارم بخوانی که به اختیار اجابت کنم یا آنکه خبر مرگ مرا آوردهای و باید به اضطرار شربت مرگ را بنوشم ؟»

عزرائيل گفت: اي إبراهيم! بلكه آمدهام كه تو را به اختيار به

۱-گویند این رباعی از بابا أفضل کاشی است و اصل آن این است: آزمودممرگ مندرزندگی است چون روم زین زندگی پایندگی است اقْتُلونی اقْتُلونی می الله می الله می الله می الله می میزا محمودی ، ص ۲۹۶ موجود است

سوی خدایت ببرم ،پس اجابت کن دعوت خدایت را و تسلیم مرگ باش ؛ خدایت تو را به خود خوانده است!

إبراهيم گفت: فَهَلْ رَأَيْتَ خَلِيلاً يُمِيتُ خَلِيلَهُ ؟ « آيا ديدهاى دوست و يار مهربانى ، يار مهربان و دوست خود را بميراند ؟ » چگونه خداى حاضر مى شود خليلش را كه إبراهيم است بكشد ؟

عزرائیل به سوی بارگاه حضرت ربّ العزّة بازگشت و در مقابل او قرار گرفت و در بین دو دست جلال و جمال در مقام اطاعت و تسلیم درنگ کرد و سپس عرضه داشت: ای پروردگار من! شنیدی آنچه را که یار مهربان و خلیلت إبراهیم گفت؟

خداوند جلّ جلاله به ملک الموت خطاب کرد: ای عزرائیل! به سوی إبراهیم رهسپار شو و به او بگو:

هَلْ رَأَيْتَ حَبِيبًا يَكُرهُ لِقَآءَ حَبِيبِهِ ؟ « آيا هيچ ديدهاى كه يار مهربانى از ملاقات و ديدار محبوبش گريـزان باشـد و لقـاى او را مكـروه دارد و از برخورد با او ناخرسند گردد ؟ »

إنَّ الْحَبِيبَ يُحِبُّ لِقَاءَ حَبِيبِهِ . «حقًا كه حبيب دوست دارد محبوب خود را ملاقات كند . » أ

أمير المؤمنين عليه السّلام مى فرمايد: واللّه لاَبْنُ أبى طَالب

۱- «بحار الأنوار» ج 7 ، ص۱۲۷ نقل می كند از «أمالی» صدوق ، از دَقّاق با إسناد خود از ابن ظَبيان از حضرت صادق عليه السّلام از يكايك از پدران خود تا أمير المؤمنين عليهم السّلام . و در ج ۱۲ ، ص ۷۸ از «أمالی» و «علل الشّراَئع» با همين سند روايت می كند .

ءَائَسُ بِالْمَوْتِ مِنَ الطِّفْلِ بِشَدْي أُمِّهِ . ' « سـو گندبه خـدا که همانا فرزند أبوطالب أنسش به مرگ بيشتر است از انس کودک به پستان مادرش . »

این جملهٔ آن حضرت از فقرات خطبهای است که بعد از رحلت رسول خدا صلّی اللّه علیه و آله و سلّم ایراد فرموده است ، در وقتی که زبیر و أبوسفیان و جماعتی از مهاجرین گرد آن حضرت جمع شده و آن حضرت را به قیام تحریک می نمودند .

حضرت از نیّتهای بسیاری از آنان که مقصودشان صرفاً حکومت ظاهری و ریاست دنیوی بوده مطّلع و همه را ردِّ کرد، و در خطبهاش فرمود: هنوز موقعیّت حکومت الهی برای من زمینه پیدا نکرده و راه هموار نشده و مانند لقمهای است که گلوگیر شود و یا مانند میوهای است که در غیر موقع رسیدن، آن را از درخت بچینند. من برای برداشتن تاج مفاخرت و غرور دنیا حکومت نمی کنم، و برای حرص به مملکتداری حاکم نمی شوم ؛ و تقیّه و سکوت من هم بر اساس خوف از مرگ نیست. و سپس این جملهٔ غرّاء را می فرماید و بدنبالش می گوید:

بَـلِ الْدَمَجْـتُ عَلَـى مَكْنُـونِ عِلْمٍ لَـوْ بُحْـتُ بِـهِ لاَضْطَرَبْتُـمُ اضْطَرَبْتُـمُ الْمُعْدَة. " اضْطَرَابَ الأَرْشَةَ فِي الطُّورَي الْبُعِيدَة. "

۱-«نهج البلاغة» خطبهٔ ۵ ؛ و از طبع مصر با تعلیقهٔ عبده ، ج ۱ ، ص ۱۵ ۲ـ «شرحنهج البلاغة» ابن أبی الحدید بیست جلدی ، جلد ۱ ، ص ۲۱۸ و ۲۱۹ ۳- طَوی و طَویّة به معنی چاه است ، و ممکن است در عبارت ⇔

« ولی من چنان به علوم مخفیه دست یافتم و حقائق اسرار با وجود من درهم آمیخت که اگر لب بگشایم و پرده بردارم دلهای شما مانند ریسمانهای بلند در چاههای عمیق به تکان خواهد افتاد .»

علاقه و شوق أميرالمؤمنين به خدا او را مشتاق مرگ ميكند و عشق لقاى خدا او را مانند انس طفل به پستان مادر مأنوس با مردن مي دارد ، و لذا در وقتيكه شمشير ابن ملجم مرادى بر فرقش نشست صدا زد: بسم الله و بالله و على مِلَّه رسول الله ، فُرتُ و رب للكفية و سوگند به پروردگار كعبه كه فائز شدم و گوهر مقصود را بدست آوردم .

ابن اثیر جَزَری در کتاب « اُسدالغابة » با سلسلهٔ سند خود روایت می کند از عثمان بن صهیب از پدرش که اُمیرالمؤمنین علیهالسّلام فرمود:

قَالَ لِى رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهِ عَلَيْهِ [وَ ءَالِهِ] وَ سَلَّمَ: مَنْ أَشْقَى الأُولِينَ؟ قُلتُ: عَاقِرُ النَّاقَةِ. قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: فَمَنْ أَشْقَى الأُولِينَ؟ قُلْتُ: لاَ عِلْمَ لِى يَا رَسُولَ اللّهِ. قَالَ: الّذي يَضْرِبُكَ عَلَى الْخرِينَ؟ قُلْتُ: لاَ عِلْمَ لِى يَافُوخِهِ.

وَ كَانَ يَقُولُ: وَدَدْتُ أَنَّهُ قَدِ الْبَعَثَ أَشْقَاكُمْ فَحَضَبَ هَذِهِ مَنِ

<sup>⇒ «</sup> فى الطوّى البَعيدة » طَوَى بر وزن عَلَى باشد . و طوى بمعنى مَشك استدر اين صورت البعيدة صفت به حال متعلّق موصوف است ، أى فى الطّوى البَعيدة محلّها و مقرّها ؛ يعنى مثل مشكهائى كه در چاههاى بعيدة القَعر و المحلّل ، مقرو محلّش باشد .

## هَذِهِ ، يَعْنَى لِحْيَتَهُ مِن دَمٍ رَأْسِهِ . '

«رسول خدا صلّی اللّه علیه و آله وسلّم به من فرمـود: شـقی ترین پیشینیان کیست ؟ عرض کـردم: آنکـه از قـوم ثمـود بـود و شـتر صـالح پیمبر را پی کرده و او را کشت.

رسول خدا فرمود: راست گفتی . پس بگو شقی ترین پسینیان کیست ؟ عرض کردم ای رسول خدا نمی دانم!

حضرت فرمود: آنکه بزند بر این موضع ، و اشاره به یافوخ أمیرالمؤمنین فرمود. (و یافوخ موضعی است در جلوی سر بین استخوان جلوی سر و استخوان مغز سر ، که در اطفال نرم است و چون بر آن موضع دست بگذارند فرو رود.)

و أميرالمؤمنين عليهالسّلام مى فرمود: دوست دارم كه شقى ترين شما برانگيزد و دست به محاسن خود مى كشيده و اشاره به سرش مى نموده و مى فرمود: اينجا را از اين اينجا به خون خضاب كند!»

و نيز ابن اثير روايت مى كند با إسناد متّصل خود از أبوالطُّفَيل كه: إنَّ عَلِيًّا جَمَعَ النَّاسَ لِلْبَيْعَةِ ، فَجَآءَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مُلْجَمِ الْمُرادِيُّ فَرَدَّهُ مَرَّتَيْنِ ، ثُمَّ قَالَ عَلِيٌّ: مَا يَحْبِسُ أَشْقَاهَا ؟ فَوَ اللّهِ لَيَحْضِبَنَّ هَذِهِ مِنْ هَذِهِ . ثُمَّ تَمَثَّلَ:

اشْدُدْ حَيَازِيمَكَ لِلْمَوْتِ فَإِنَّ الْمَوْتَ لاَقِيكَا

۱- « اسدالغابة » احوالات أميرالمؤمنين على بن أبى طالب ، ج ٤ ، ص٣٤ و ٣٥ ؛ و نيز اين روايت را در « الصّواعق المحرقة» ص٧٤ آورده است .

ای علی ! کمربندهای خود را برای مرگ محکم کن ، چون حقّاً مرگ تو را خواهد رسید .

و از کشته شدن مهراس ، در آن هنگام که در سرزمین تـو فـرود آید .»

مالک أشتر می گوید: من همیشه أمیرالمؤمنین علیهالسّلام را می دیدم که در موقع نماز رنگش متغیّر می شد، و روحش به ملأ اعلی می رفت، و با خدای خود ملاقات می فرمود. و هیچ ندیدم از جنگها و شدائد متزلزل باشد و از مرگ بهراسد ؛ گوئی مرگ برای او مفهومی نداشت.

أصبغ بن نباته می گوید: پس از ضربت خوردن که به خدمتش مشرّف شدم خود را روی پای مبارکش انداخته و گریه می کردم، فرمود: ای أصبغ بر خیز! برای چه گریه می کنی؟ من راه بهشت در پیش دارم. عرض کردم: می دانم تو عاشق لقای خدا هستی و راه بهشت در پیش داری؛ من بر فقدان و مهاجرت تو گریه می کنم، من بر

۱-« اسد الغابة » ج ٤ ، ص٣٥

خود مينالم .ا

نور دیدهاش ، نور دیدهٔ زهراء ، حضرت سیّدالشّـهداء که دلباختهٔ خدا و عاشق لقای او بود در آن ساعت آخر با خدای خود راز و نیاز داشت: إلَهى رضًى بقَضَاكَ، تَسْلِيمًا لأَمْركَ، لاَ مَعْبُودَ سِوَاكَ؛ يَا غيات المستعيث !

وَ أَيْتَمْتُ الْعِيَالَ لَكَے ْ أَرَاكَا

تَرَكْتُ الْحُلْقَ طُرَّ فِي هَوَاكَا فَلَوْ قَطَّعْتَنَى فِي الْحُبِّ إِرَّبًا لَمَا حَنَّ الْفُؤَادُ إِلَى سِواكا

١-« بحار الأنوار » ج٤٢ ، ص٢٠٤

مجلس سوم

سبب تسرس از مسرگ

# أعوذُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيطانِ الرَّجيم بسعم اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحيم

الْحَمْدُ للَّهِ رِبِّ الْعالَمينَ والصَّلَوةُ والسَّلامُ عَلَى سَيِّدِنا مُحَمَّدٍ وءَالِهِ الطَّاهِرينَ والحَ و لَعْنَـةُ اللَهِ عَلَـى أَعْدائِهِمْ أَجْمَعينَ مِنَ الأَن إلَـى قيامٍ يَوْمُ الدِّينِ ولا حَـوْلَ ولا قُـوَّةَ إلاّ باللَهِ الْعَلَـىِّ الْعَظيمِ الْعَظيم الْعَطْيم

قال اللَّهُ الحكيمُ في كتابه الكريم:

إِنَّ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَآءَنَا وَ رَضُوا بِالْحَيَوةِ الدُّنْيَا وَ اطْمَائُوا بِهَا وَ اللَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَآءَنَا غَافِلُونَ \* أُولَئِكَ مَأْوَاهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ.

خداوند عزّوجل دراین دو آیه (هفتم وهشتم از سورهٔ یونس، دهمین سورهٔ قرآن کریم) می فرماید:

«بدرستیکه کسانیکه امید لقاءو زیارت ما را ندارند و به حیات پست و زندگی آلودهٔ دنیای غرور راضی شده و بدان تکیه زدهاند و آن کسانیکه از آیات ما در غفلتند ، محل و سکنای آنان آتش است ؛ در اثر صفات و کرداری که کسب کردهاند .»

بحث به اینجا منتهی شد که مرگ عبارت است از انتقال نفس

۱-مطالب گفته شده در روز سوّم ماه مبارک رمضان .

انسان از نشأهٔ دنیا و تعلّق عالم ماده، به آخرت و عالم برزخ و صورت وپس از آن به قیامت کبری ؛ چون نفس انسان مادی نیست واز آثار ماده نیست ، بلکه جوهری است مجرد و لطیفهای است ربانی.

حال چه بگوئیم: اصل خلقت روح از عالم تجرد بوده و بدن از عالم مادّه ، و خداوند روح را از عالم بالا پائین آورده و در قالب بدن مسکن داده ، و روح آلات و اعضاء بدن را بعنوان ابزار کار استخدام کرده است و در موقع مرگ مانند صنعتگری است که آلات و ابزار کار خود را ترک می کند ، کما آنکه شیخ الرئیس أبوعلی سینا در «قصیدهٔ عینیّهٔ» خود بر این مبنا معتقد بوده ، گر چه در دیگر آثار خود مباحث نفس را بر اساس دیگری پایه گذاری کرده است .

چون شیخ در اشعار معروف و مشهور خود که از قصائد عالیهٔ او در باب نفس بشمار میرود میگوید:

١- هَبَطَتْ إلَيْكَ مِنَ الْمَحَلِّ الأرْفَعِ
 وَرْقَاءُ ذاتُ تَعَرُّزُ وَ تَسَمَنَعُ وَ رَقَاءُ ذاتُ تَعَرُّزُ وَ تَسَمَنَعُ عَنْ كُلِّ مُقْلَةٍ عارفِ
 ٢- مَحْجوبَةٌ عَنْ كُلِّ مُقْلَةٍ عارفِ
 وَهْىَ الَّتَى سَفَرَتْ وَ لَمْ تَتَبَرْقَع
 ٣- وَصَلَت ْ عَلَى كُرْ إلَيْكَ وَ رُبَّما
 كرهَتْ فِراقَكَ فَهْىَ ذاتُ تَفَجُع

۱-شیخ الرئیس در آثاری چون «شفا» و «نجات» قول به همزمان بودن نفس را با بدن برمی گزیند ، ولی در قصیدهٔ فوق نظریّهٔ او به حکت إشراق نزدیک شده است .

## ٤\_ أَنِفَتْ وَ ما أُنِسَتْ فَلَمّا واصَلَـتْ أَلِفَتْ مُجاورَةَ الْخَرابِ الْبَلْقَع

تا آنکه می گوید:

۱- تمام این قصیده را در «لغت نامهٔ دهخدا » در مادّهٔ أبوعلی سینا ص ۱۵۳ آورده است . و نیز در کتاب « جشن نامهٔ ابن سینا » تألیف دکتر ذبیحالله صفا در ج ۱ ، ص۱۱۱ و ۱۱۷ آورده است ، و در ص۱۱۲ گوید:

«شروح متعدّدی از این قصیده در دست است مانند شرح شاگرد شیخ، عبدالواحد بن محمدالجوزجانی و شرح عفیف الدّین التّلِمْسانی ( متوفّی به سال ۱۹۰ هجری ) بنام « الکشف و البیان فی عِلم معرفة الإنسان » و شرح سلیمان المحوزی البحرانی و شرح داود الأنطاکی و شرح سدیدالدّین المنّانی و شرح محییالدّین بنالعربی و شرح میر سیّد شریف جرجانی و شروح دیگری از متاخرین .» و نیز گوید:

شیخ دراین قصیده روح انسانی و نفس ناطقه را تشبیه به کبوتر و رقاء بلند پرواز و عزیزالوجود و منیع المحلّی نموده است که از آن آشیان عالی به سوی قفس تن نزول کرده است ، و در وصف او گوید:

۱\_ هبوط و نزول کرد به سوی بدن تو از بالاترین محل و عالیترین مرتبه ، کبوتر ورقاء روح که دارای مقامی بس عزیز و محلّی منبع است .

۲\_ آن لطیفهٔ روح ازدیدگان هر عارف و خبیری مختفی و پنهان است . و عجبا که او چهرهٔ خود را به نقاب نپوشانده ، بلکه دائماً پرده از رخ برافکنده و در منظر و مرآی عموم خود را آشکارا و هویدا ساخته است .

۳\_ آن لطیفهٔ ناطقه و روح ، اتصالی که با بدن خاکی نمود ، از روی رضا و رغبت نبوده بلکه صرفاً بر اساس کراهت و ناخوشایندی بوده است . و عجیب آنکه پس از وصول به بدن دیگر راضی نیست مفارقت کند و قفس تن را رها کند ، و در اینصورت گریه و ناله سر داده ، بر ماتم عزا می نشیند و سفرهٔ اندوه و غم می گسترد .

٤ آن نفس ناطقه پیوسته در مقام خود ، به خود مشغول و

<sup>⇒</sup> وسپس بعد ازذکر قصیدهٔ عربیّه ، قصیدهٔ فارسیّه را کسه شسرح آن است ذکر کرده و معلوم نیست شارح کیست ، چون در انتهای شسرح نوشته شده : علّی یَلاِ أَضعفِ عبادِاللّه ، أقل الطّلبة غلام حسینِ الطّبیب ، فی شَهر شعبانِ السمعظّم مِنشُهور تسع و تسعین و مأتین بَعد الآلف مِن السّهجرة . ممکن است شارح همین غلامحسین طبیب باشد و ممکن است شارح دیگری بوده وغلامحسین کاتب آن شرح بوده که آن را و اصل قصیدهٔ عربیّه و رسالهٔ حیّ بن یَقظان و تفسیر آن را از أبی منصور بن زیلت در یک مجموعه به کتابت درآورده است.

هیچگونه تعلّق و ربطی به عالم مادّه نداشته و با طبع انـس و خو نگرفته است ؛ ولیکن همینکه بـه بـدن انسان اتّصال پیـدا نمـود ، بـا ایـن دیـر خراب و بیابان قفر و خشک و لَم یَزْرَعْ تن \_ بواسـطهٔ علاقـهٔ مجـاورت \_ الفت گرفته آشنا شد .

#### تا آنکه می گوید:

۱۸ ـ و این نفس ناطقه برمی گردد به محل ّ اوّل خود در حالیکه عالِم شده است بـ ه هـ ر امـ ر پنهانی کـ ه در جـ هان موجـ و د اسـ ت ، و بـ ه هـ ر سـرّی کـ ه در کـاخ آفرینش وجـ و د داشـ ته ؛ بنـابراین ، ذلّـ ت هبــ وط و شکست نزول و پارگی آن نه تنها از بین رفته بلکـ ه چـ ون بـا نـ ور علـم و معرفت به اسرار آفرینش درآمیختـ ه ، چنـان صعـ و د نمـ و ده و پـارگـی آن تصحیح شده که گوئی اصلاً اثری از هبوط و رُفـ و در آن نیسـت و گوئی اصلاً هبوطی ننموده و پارگی آن وصله نخورده و رُفو نشده است .

۱۹\_و این لطیفهٔ روح همانست که زمان ، راه او را برید ؛ وچنان با سرعت آمد و رفت که قبل از طلوع و بروز مقامات و کمالات و درجاتش در این عالم ، غروب نموده و بدون طلوع در مغرب پنهان گشته است .

۲۰ مثل آنکه تعلقش به عالم ماده و تن انسانی مانند برقی بود که درخشید و ناگهان سراپرده و قرقگاه را روشن نموده ، و چنان به سرعت مختفی شد و درهم پیچیده گشت که گوئی اصلاً لمعانی نکرده و ندرخشیده است .

این عقیده و مذهب بوعلی بود دربارهٔ خلقت روح و کیفیّت تعلّق او به بدن و مفارقت او از بدن .

و چه آنکه بگوئیم: اصل تکوّن نفس ناطقه جسمانی بوده و در اثر حرکت جوهریّه و طی مدارج و معارج کمال، روحانی شده و به صورت موجود مجرد درآمده است؛ کما آنکه مرحوم صدرالمتألّهین شیرازی بر این مبنی هویّت و موجودیّت نفس را بنا نهاده و پایه گذاری کرده است و گفته است که: التّفْس جسمانیّة ُ الْحدوثِ و روحانیّــة ُ الْبقآءِ.

و بر همین منهج مرحوم حاج ملاّ هادی سـبزواری مشـی نمـوده و در «غررالفرائد » فرموده است .

## النَّفْسُ فـــى الْحُـدوثِ جسْـــمانيَّهُ

### وَ في الْبقا تكونُ روحانيَّهُ

تن زجان نبود جـدا عضوی ازوسـت جان ز کلّ نبُود جـدا جـزوی ازوسـت ا

۱- در « شرح منظومه » مرحوم سبزواری در غُرر نفس ناطقه ، در حاشیهٔ ص ۲۹۸ (طبع ناصری ) ذکر کرده است .

باری ، بنابر هر یک از دو منهج ، مرگ عبارتست از انتقال روح از بدن و ترک تعلّق آن از مادّه و آثار مادّه . آن جوهر مجرّد به محلّ منیع و رتبهٔ رفیع خود میرود و قالب و قفس تن را ترک می کند .

مرحوم صدوق و غير ايشان روايت كردهاند از رسول اكرم صلّى الله عليه وآله و سلّم كه فرمود:

مَا خُلِقْتُم ْ لِلْفَنَآءِ بَـل ْخُلِقْتُم ْ لِلْبَقَآءِ ؛ وَ إِنَّمَا تَنْتَقِلُـونَ مِـن ْ دَارٍ إِلَــى دَارِ .

« شما برای معدوم شدن و نابود گشتن آفریده نشده اید بلکه برای بقاء و ابدیّت بوجود آمدید ؛ و اینست و جز این نیست که بواسطهٔ مردن از خانه ای به خانهٔ دگری کوچ می کنید .»

و در «علل الشّراَئع» در ضمن حدیثی با إسناد خـود از سَـكونی از حضرت صادق علیهالسّلام روایت كرده است كه:

فَهَكَذَا الإِنْسَانُ خُلِقَ مِنْ شَاْنِ الدُّنْيَا وَ شَاْنِ الأَخِرَةِ. فَإِذَا جَمَعَ اللّه بَيْنَهُمَا صَارَتْ فِي الأرْضِ، لأنّه تُنزلَ مِنْ شَانِ السَّمَآءِ إلَى الدُّنيَا. فَإِذَا فَرَّقَ اللّه بَيْنَهُمَا صَارَتْ تِلْكَ الْفُرْقَةُ الْمَوْتَ، تُردَّ شَانُ الأُخْرَى إلَى السَّمَآءِ. فَالْحَيَوةُ فِي الأرْضِ المَّوْتَ، تُردَّ شَانُ الأُخْرَى إلَى السَّمَآءِ. فَالْحَيَوةُ فِي الأرْضِ الْمَوْتَ، تُردَّ شَانُ الأُخْرَى إلَى السَّمَآءِ. فَالْحَيَوةُ فِي الأرْضِ المَّوْتَ

۱- رسالهٔ « الإنسان بعد الدّنيا » علاّمهٔ طباطبائی ، ص ۲ مخطوط ؛ و اصل این حدیث در رسالهٔ « عقائد» صدوق است چنانکه مجلسی در « بحار الأنوار» طبع کمپانی ، ج۱۶، ص ٤٠٩ آورده است که :

قَالَ الصَّــدوقُ رَضَــىَ اللّــهُ في رِســالَةِ «الْعَقــائِد» : قَـــولُ النَّبــــــيِّ صَلَّــى اللّــهُ عَلَيْــهِ وَءَ الِهِ وَ سَلَّمَ : مَا خُلِقْتُمْ لِلْفَنَآءِ بَلْ خُلِقْتُمْ لِلْبَقَآءِ ؛ وَ إِنَّمَا تُنْقَلُونَ مِنْ دار إِلَى المر .

واَلْمَوْتُ فِى السَّمَآءِ، وَ ذَلِكَ أَنَّهُ يُفَرَّقُ بَيْنَ الأَرْوَاحِ وَ الْجَسَدِ فَسرُدَّتِ الرُّوحُ وَ الْجَسَدُ لأَثَهُ مِنْ شَأَنِ الدُّنْيَا الرُّوحُ وَ النُّورُ إِلَى الْقُدْرَةِ الأُولَى وَ تُركِ الْجَسَدُ لأَثَهُ مِنْ شَأَنِ الدُّنْيَا الرُّوحُ وَ النَّورُ إِلَى الْقُدْرَةِ الأُولَى وَ تُركِ الْجَسَدُ لأَثَهُ مِنْ شَأَنِ الدُّنْيَا اللهُ لاَ اللهُ ا

می فرماید: «انسان از دو چیز ترکیب یافته است: از امر دنیوی و از امر اُخروی. چون خداوند میان این دو چیز را جمع کند زندگی انسان در دنیا پدید میآید، چون روح از امر آسمانی بر دنیا نزول نموده و پائین آمده است. و چون خداوند بین آن دو تفرقه و جدائی افکند، حقیقت این جدائی مرگ است که آن امر اخروی به آسمان برمی گردد. بنابراین، زندگی در روی زمین است و مرگ در آسمان بعلّت آنکه چون بین ارواح و أجساد تفرقه افتد، روح و نور به همان مقام قدرت اولیّهٔ خود برمی گردند و جسد که از شأن دنیاست به جای خود در زمین می ماند.»

و از اینجاست که مردن را در قرآن مجید به حق تعبیر نموده است ، یعنی یک واقعیّت است نه یک حادثهٔ تخیّلی و موضوع توهمی .

وَ جَآءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيدُ. `

« و آمد سکرات مرگ به حق ، و این همان امری است که تو از آن دوری می جستی .»

۱- « علل الشّرائع » طبع نجف (سنة ١٣٨٥) ص١٠٧ في باب ٩٦ : علّـة الطّبائع و الشّهوات و المحبّات ٢\_ آية ١٩ ، از سورة ٥٠ : ق

و در آیات قبل و بعد از این آیه می فرماید:

و َلَقَدْ خَلَقْنَا الإِلْسَانَ و نَعْلَمُ مَا تُوسَوسُ بِهِ نَفْسُهُ و نَعْلَمُ مَا تُوسَوسُ بِهِ نَفْسُهُ و و نَعْلَمُ مَا الْمُتَلَقِّبَ الْمُتَلَقِبِ الْمُتَلِقِيبِ و وَاللَّهِ اللَّهِ مَا يَلْفِظُ مِن قَولٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ \* و وَ عَن الشِّمَالِ قَعِيدٌ \* مَا يَلْفِظُ مِن قَولٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ \* و وَ نَفِحَ فِي عَن الشِّمَالِ قَعِيدٌ \* و وَ نُفِحَ فِي عَلَي مَا كُنْتَ مِنْ هُ تَحِيدُ \* و وَ نُفِحَ فِي السَّمَورُ وَ اللَّهُ اللَّهُ مَا كُنْتَ مِنْ هُ لَكُ مَا كُنْتَ مِنْ هُ فَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَا آءَكَ فَبَصَرُكُ اللَّيْوَمُ حَدِيدٌ . \
الْسُومُ حَدِيدٌ . \
الْمُومُ حَدِيدٌ . \

«و سوگند که حقّاً ما انسان را آفریدیم و از اندیشههای او و وساوس نفس او (که پیوسته با او وسوسه میکند) باخبریم، و ما نسبت به او از رگ گردن او به او ، نزدیکتریم. در آن هنگامیکه دو فرشتهٔ بزرگوار ما که از طرف راست و چپ نشسته و بر اعمال خیر و شر او اطّلاع دارند ، هر فعلی که از نیک و بد انجام دهد تلقّی نموده و بگیرند و ضبط کنند . هیچ گفتاری از او سر نزند مگر آنکه آن دو فرشتهٔ رقیب و عتید مراقب و حاضر بوده و در ضبط آن دریخ ننمایند . و سکرات مرگ به حق و و اقعیّت خود خواهد رسید ، و این همانست که از او دوری می گزیدی . و در صور دمیده خواهد شد ، و این همان احضار خلائق در پیشگاه مقد س خدا زده خواهد شد ؛ و این همان میعاد روز معهود و موعود است . و هر صاحب نفسی و انسانی در پیشگاه خدا و محضر عدل او بیاید در حالیکه با او یک راهنما و یک

۱- آیات ۱٦ تا ۲۲ ، از سورهٔ ۵۰ : ق

گواه خواهد بود. سوگند که حقاً تو از این مسأله غافل بودی و ما پردهٔ غفلت را از برابر دیدگان تو برداشتیم و حجاب بصیرت را کنار زدیم، و امروز دیدگان تو بسیار تیزبین و حسّاس شده (و بصیرت تو تمام عوالم و منازل و مراحل بعد از مرگ را ادراک می کند و به حقیقت آنسها پی می برد).»

بنابراین از کیاست و فطانت است که انسان ادراک معنی و مفهوم واقعی مرگ را بنماید و خود را مستعد آن بنماید .

مجلسى رحمة الله عليه در كتاب العدل و المعاد ، از دو كتاب حسين بن سعيد كه از بزرگان محد ثين است مسنداً از حضرت باقر عليه السلام روايت كرده است كه قال : سُئِل رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيه وَ ءَالِه و سَلَّمَ : أَى الْمُؤْمِنِينَ أَكْيَسُ ؟ قَال َ : أَكُشُرُهُمْ ذِكْرًا لِلْمَوْتِ و الشَدُّهُمْ اسْتِعْدَاداً لَهُ . اللهُ . اللهُ هُمْ اسْتِعْدَاداً لَهُ . اللهُ و الله عَدَاداً لَهُ . الله و الله عَدَاداً لَهُ . الله و الله و الله عَدَاداً لَهُ . الله و الله عَدَاداً لَهُ . الله و اله و الله و

« از رسول خدا صلّی اللّه علیه و آله و سلّم سؤال نمودند کدامیک ازمؤمنین با کیاست تر و با فراست ترند ؟ حضرت فرمودند: آن کسی که بیشتر یاد مرگ کند و خود را برای آن بهتر مستعد و آماده سازد.»

و نيز از كتاب «روضة الواعظين» از رسول خدا صلّى اللّه عليه و اَله و سلّم و از «أمالي» شيخ صدوق از حضرت صادق عليه السّلام از رسول خدا صلّى الله عليه و اَله و سلّم روايت كرده است كه

۱\_ « بحار » ج ٦ ، از طبع آخوندي ، ص١٢٦

۲\_همان مصدر ، ص ١٣٥

٣\_ همان مصدر ، ص ١٣٠

فرمود: أَكْيَسُ النَّاسِ مَنْ كَانَ أَشَدَّ ذِكْرًا لِلْهَمَوْتِ. « زير كترين و با فطانت ترين افراد بشر كسى است كه ياد نمودن او از مرگ قوى تر و شديد تر باشد .»

موت اگر بمعنای همین امر معلوم و مشهود ، از خراب بدن و قطع سلسلهٔ فعّالیّت باشد ، برای أحدی از جمیع اصناف و طبقات مردم قابل تردید نیست و از أوضح واضحات و بدیهیّات است .

پس كدام موت است كـه ذكـرش مؤثّـر و استعداد و آمـادگــياش مفيد و يقين به آن از فضائل و كمالات انسان و بـالأخص گرونــدگــان بـه خدا و عدالت است ؟

معلوم است که مراد همان منازل و مراحلی است که انسان پس از مرگ طی میکند و در آنجا عکسالعمل کردار انسان به انسان میرسد . اینست که موجب شک و تردید می گردد و برای آن ، انبیاء و أولیاء دچار تکالیف سخت و ابلاغات دشوار می شوند و حکماء و فلاسفهٔ الهیه برای اثبات تجرد و بقاء نفس براهین و ادله اقامه می کنند و به مرحلهٔ اثبات و قطع می رسانند .

و علّت این شک و تردید اینست که انسان میخواهد تمام آن منازل و مراحل و واکنش اعمال خود را در این دنیا حس کند و با اعضاء و قوای مادی حسی حقیقت آنها را دریابد، و چون این امری است محال لذا شک و تردید پیش می آید.

امًا محالیّت آن بدین جهت است که طبق فرض ، آن منازل و مراحل باید بعد از مرگ پیش آید نه قبل از آن ، والا معاد نبوده و

منازل بعد از مرگ تحقّق پیدا نکرده ؛ بلکـه مـنزلی بـوده اسـت از منـازل دنیا مانند سائر امور روزمره که در تاریخ و حوادث زنـدگـی بـرای انسـان پیش می آید .

و دیگر آنکه طبق ادلّهٔ متقنهٔ تجرد و بقاء نفس ناطقه ، آنچه را که انسان پس از مردن ادراک می کند ، با حواس ظاهریّه و قوای مادیّیه که در دنیا و عالم بدن بکار می بندد نیست بلکه با قوای مجردهٔ پس از خراب بدن و بقاء نفس است . آنوقت چطور ممکن است تصور شود که آنچه باید با قوای مجردهٔ فعلیّهٔ بعد از مردن و خراب بدن ادراک شود ، آنها را با حواس ظاهریّه و قوای مادیّه ادراک کرد و آنها را بطور ملموس و مشهود وجدان نمود .

بنابراین بَشَر می کوشد که اسرار پس از مرگ ( یعنی اسراری که باید حقیقتش بعد از مردن یافت شود ) را در زمان زندگی و حیات ( یعنی قبل از مرگ ) بفهمد ، و نخواهد فهمید .

کما آنکه بشر که در ذات مقد س حضرت احدیّت جل و عز شک و تردید پیدا می کند ، بعلّت آنست که می خواهد آن وجود اعلی و ارفع را با حس ادراک کند ؛ و مفروض مسأله آنست که آن وجود مقدس موجود محسوس نیست پس چگونه با حس لمس شود و مشهود گردد ؟

یا می خواهد آن را با قوای متخیّله و متفکّره بیابد، و مفروض مسأله آنستکه آن وجود سبحان، خالق ازلی سرمدی و غیر متناهی است پس چگونه تصور می شود که در ذهن بگنجد یا قوای مفکّرهٔ

بشر او را تسخير نموده و زنجير كند ؟ اين خلاف فرض مسأله است.

و همانطور که باید اجمالاً معتقد بوجود خدا بود ولیکن حقیقت معرفت به ساحت اقدسش حاصل نمی شود مگر بعد از مرحلهٔ فناء و نیستی در ذات او ، همینطور باید اجمالاً معتقد به وجود عوالم پس از مرگ که قلب و وجدان شهادت می دهد بوده ، و حقیقت معرفت و علم به خصوصیّات و کیفیّاتش را به معرفت و علم پس از مرگ حواله نمود و غیر از این چارهای نیست .

چون معنی مرگ عبور از عالم طبیعت است به عالم تجرد که مافوق طبیعت و مادّه است ، و این معنی حاصل نمی شود مگر با زوال حرکت و خاموش شدن حواس ظاهریّه و باطنیّه ، بنابراین با چشم مادّی و حرکات مادیّه ادراک نمی شود ؛ و ما می خواهیم مرگ را با این چشم ببینیم و ورود در عالم دیگر را با این چشم ادراک کنیم ، با بدن مادی و فکر مادّی ادراک کنیم! لذا چون این معنی غیر قابل قبول و تحقق است ، افراد بشر دچار شک و تردیدند که پس از مرگ چه خواهد شد ؟ و آیا بعد از مرگ حسابی است ، کتابی است ؟ یا اینکه انسان همین مجموعهٔ مادّی است و با پدید آمدن مرگ متلاشی می شود ؛ روحی هم ندارد ، نفس هم دربین نیست ؛ معدوم می شود کأن نُم یَکُن شَیْئًا مَذْکوراً ؟

شیخ صدوق در کتاب «خصال» از پدرش از سعد بن عبدالله از احمد بن محمّد بَرقی از ابن أبی عُمیر از حسرة بن حَمران از حضرت صادق علیهالسّلام روایت می کند که آن حضرت فرمود:

لَمْ يَحْلُقِ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ يَقِينًا لاَ شَكَّ فِيهِ أَشْبَهَ بِشَكٍّ لاَ يَقِينَ فِيهِ مِنَ الْمَوْتِ .\

«خداوند نیافریده است امر مسلّم و واقعی و یقینیای را که هیچ شکّی در آن نیست ، شبیه تر به امر مشکوکی که گوئی هیچ یقین در آن نیست ، مانند مرگ .»

و نظیر این مفاد از روایت را با شرح بیشتری مرحوم سید ابن طاووس در کتاب «فلاح السآئل» از کتاب «أشعثیّات» محمّد بن محمّد ابن أشعث با إسناد خود از أمیرالمؤمنین علیهالسّلام روایت نموده است.

مردن امرى است حق و يقين ، هيچ شبهه واشكال درآن

۱-«خصال» طبع سنهٔ ۱۳۸۹ هجریّه ، ص۱۱ ؛ و نیز این روایت را در «من لا یحضره الفقیه» طبع نجف . ج ۱ ، باب نوادر از کتاب أموات ، ص۱۲۶ آورده است . و در «تاریخ یعقوبی» طبع دار صادر ـ دار بیروت ( سنهٔ ۱۳۷۹ ) ج ۲ ، ص ۱۰۰ در فصل خطب و کلمات رسول خدا صلّی اللّه علیه و آله و سلّم آورده است که :

خَطَبَ [رَسُولُ اللّهِ] عَلَى ناقَتِهِ فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النّاسُ ! كَأَنَّ الْمَوْتَ عَلَى غَيْرِنا كُتِبَ، وَكَأَنَّ النَّذِينَ يُشَيَّعُونَ مِنَ الأَمْواتِ سَفْرٌ عَمَّا كُتِبَ، وَكَأَنَّ النَّذِينَ يُشَيَّعُونَ مِنَ الأَمْواتِ سَفْرٌ عَمَّا قَلِيلِ إِلَيْنا راجعونَ . ثَبُوتُهُمْ أَجْداثَهُمُ وَ تَأْكُلُ ثُراثَهُمْ كَأَنًا مُحْلَّدونَ بَعْدَهُمْ . قَدْ نُسِينا كُلَّ وَاعِظَةٍ ، وَءَامَنّا كُلَّ جَآنِحَةٍ . طوبى لِمَنْ شَعْلَهُ عَيْبُهُ عَنْ عُيوبِ النّاسِ ، وَ أَنْفَقَ مِنْ مال قَدِ اكْتَسَبَهُ مِنْ غَيْرِ مَعْصيةٍ ، وَ رَحِمَ وَ صاحَبَ أَهْلَ الذُّلُّ وَ الْمَسْكَنَةِ ، وَ خَالَطَ أَهْلَ الْفَقْهِ وَ الْجِكْمَةِ . طَوبَى لِمَنْ أَذَلَ تَفْسَهُ ، وَ حَسُنَتْ خُلِقَتُهُ وَ صَلُحَتْ سَريرَتُهُ ، وَ عَزلَ عَن النّاسِ شَرَّهُ ، و وَ سَعِثْهُ السُّنَّةُ وَ لَمْ يُبْعِدُها إِلَى الْبِدْعَةِ .

۲\_ «بحار الأنوار» طبع آخوندي ، ج ٦ ، ص١٣٧

نیست ؛ ولی به اندازهای شبیه به امر مشکوک است که بسیاری از افراد بشر بر موازین امور مشکوکه و مشتبهه با آن رفتار میکنند که گوئی اصلاً اساس یقین و ریشهٔ واقعیّتی ندارد.

هیچ موجودی مانند مرگ نیست. با آنک تمام افراد بشر مرگ برادران و خواهران و پدران و مادران و فرزندان و ارحام و دوستان و برادران و خواهران و پدران و مادران و فرزندان و ارحام و دوستان و افراد هم سبک و همقطار و همطراز خود را در مقابل چشمان خود به رأی العین می بینند که چگونه تمام زحمات و رنجهائی که برای دنیا کشیده اند برای آنها کوچک ترین اثری نگذاشته و همه را از دست داده و خود تنها به درون خاک خفته اند ، در عین حال اینها هم در اعمال و کردار به عین اعمال آنها بوده و سپس مانند آنها به همان دیار رهسپار خواهند شد ؛ ولی مثل آنکه خداوند مرگ را برای اینها ننوشته ، مرگ برای همان افرادی بوده است که مرده اند .

برای زندگان گوئی مرگ نیست . و آنها هم که مردهاند در زندگی خود خیال همین فرضیّه را مینمودند و میگفتهاند مرگ برای کسانی است که مردهاند . ولی برای آنان این حکم صورت نبست ، برای زندگان فعلی نیز چنین خواهد بود .

این یقینی است که به شک بسیار شبیه است ؛ به اندازهای شبیه است که گوئی اصلاً در عالم ، مرگ یقینی واقع نشده و همه افرادی که مردهاند مرگشان مشکوک بوده است .

در حالیکه چنین نیست و مطلب صد در صد بعکس است ؛ تمام مردنها یقینی بوده و فردی از افراد را مرگ مشکوک نبوده است .و در

مثل گویند: این شتری است که در آستانهٔ هرخانه خواهد خوابید. حال باید دید به چه علّت قضیّهٔ مرگ در اذهان بعکس جلوه نموده و یقین و شک در آن جای خود را با هم عوض نموده اند.

زندگی دنیا یک رویهای دارد و یک آستری ، که از آن در لسان علم و قرآن ، به ظاهر و باطن تعبیر می شود .

رویه و ظاهرش ، طراوت و زیبائی و دل بدان بستن و در لذات و شهوات غرق شدن گرچه توأم با صحّت و سلامت باشد ؛ امّا باطنش ، اخلاق ، وجدان ، نیّت پاک و چشم پاک و گفتار پاک ، خدمت ، ایشار ، عبودیّت خدا و علم و تقوی و معرفت اسرار است .

کسانی که در دنیا زندگی میکنند و دل به ظاهر دنیا میدهند و ابداً با باطن کاری نداشته و از وجدان خود که در حقیقت مربوط با خداست نیرو نمی گیرند، و حواس خود را جمع نمیکنند بلکسه سرسری و بدون حساب و مسؤولیّت و بدون تعهد زندگی مینمایند، پیوسته در دل آنان محبّت دنیا و آثار آن رو به فزونی میرود تا به جائی که گوئی هیچ محبوبی و مقصودی غیر از آن نمی پندارند.

مردن برای این افراد بسیار سخت است . چون یک عمر زندگی کرده ، وآن عمر سرمایهٔ وجودی او بوده و ساعات عمر را برای بدست آوردن امور دنیویه از مال و جاه و اعتبار مصرف کرده و برای داخل کردن موقعیت و هستی وجودی خود در دل مردم فع الیت نموده و زحمت کشیده ، برای اولاد رنج برده و متحم ل مشکلات شده ، سرمایهای گرد آورده و بدان اعتماد کرده ، در سرما و گرما ایّام و

ساعات عمر خود را برای بدست آوردن این امور مصرف نموده است ؛ خلاصه تمام دوران عمر خود را که منطبق است بر قطعات زمان از سالها و ماهها و روزها و ساعتها و دقیقهها و لحظهها ، برای بدست آوردن این چیزها مصرف کرده است .

بنابراین به هر یک از آنها قهراً محبّت پیدا نموده است و هر یک از آنها قهراً محبّت بیدا نموده است و هر یک از آنها مانند زنجیری دل و خواست او را به خود میبند ؛ حالا میخواهد از دنیا برود ، دل خود را متّصل به هزاران زنجیر میبیند که از هر طرف او را به این امور دوخته است .

اموال او هر یک دل او را بسوی خود می کشند، دوستان و احباب به سمت خود احباب به سمت خود می کشند، اولاد و زن و عشیره به سمت خود می کشند، آرزوهای دراز که در خیال خود پروریده و بر اثر توهّم و تخیّل، موجودیّت تخیّلی و موهومی پیدا کرده به سمت خود می کشند؛ و این شخص می خواهد برود، حرکت کند، یعنی چه؟ یعنی بار سفر آخرت بندد، و داع کند! رجوعی نیست، دیگر حتّی برای یک لحظه روی این عالم را نمی بیند، و تمام این اندوخته ها و محبوبها و مقصودها به خاک نسیان سپرده می شود.

و حتّی در مقابل دیدگان خود می بیند که عشقی که با بدن خود می ورزید و برای خراش پوست دستش به طبیب متوسّل می شد، باید تمام بدن را در خاک ببیند و طعمهٔ ماران و موران زمین کند، و محل و مدفن او جای آمد و شد خزندگان زیر زمین گردد. سوراخهای بدن او محل رفت و آمد مارها و عقربها شود، و خاک سنگین بر روی

پیکر او انباشته گردد و خود در میان آن تبدیل به خاک و خاکستر شود . همهٔ اینها را در مقابل دیدگان خود مجسّم می بیند .

و از طرفی هم بر اساس وجدان و عقل حرکت نکرده ، راه آخرت را روشن ننموده ، با ناموس خدا آشنائی پیدا نکرده ، با علوم باطنیّه و موجبات تجرّد نفس پیوسته در جنگ و جدال و قهر بوده ، از راه عدالت منحرف و به حقوق خود و سائر افراد مردم که در نزد مبدأ اصیل عالم ، خداوند عزّوجل محترمند تجاوز کرده ، و در مقام عبودیّت خدا نبوده ، سر به سجدهٔ تسلیم و خاکساری در مقابل ظاهر کنندهٔ این مظاهر عجیب و این مناظر شگفت عالم نگذارده ، ایثار نکرده ، دستگیری از بیچارگان و درماندگان ننموده ، و با اعمال صالحه جان خود را به حیات آن عالم زنده نکرده ، و برای تاریکیها و عقبات و کوره راههای طبعی چراغی نیفروخته است .

با این حال و کیفیّت میخواهد ازدنیا برود! با این مشکلاتی که از هر سو بدو روی آورده و او را احاطه نموده و درهم پیچیده است؛ حیرت زده، خسران زده و زیانکار، با زیان و ندامت و حسرتی که از سر تا قدم او میبارد میخواهد کوچ کند. بانگ رحیل زده شده و دیگر وقت درنگ و تدارک نیست.

بالأخص اگر به این امور فانیهٔ دنیا با رنج و زحمت رسیده باشد و انها را با مشقّت تحصیل کرده باشد ، در این صورت علاقه بیشتر بوده و بالنّتیجه دل کندن از آنها مشکلتر است . چون به موازات و به نسبت مستقیم ، هر چه کوشش و تحمّل زحمت برای بدست آوردن چیزی

بیشتر شود به همان میزان محبّت به آن بیشتر و دلبستگی به آن شدیدتر و دلکندن از آن ناهموارتر است .

با این خصوصیّات اگر به کسی بگویند: یک سال دیگر می میری یا مثلاً ده سال دیگر می میری ، دنیا در چشم او تاریک می شود ؛ گوئی تمام عذابها را بر او وارد کرده و کوهها را بر سر او خراب می نمایند.

امّا اگر به مؤمن که ربط با خدای خود پیدا کرده و در اثر تهذیب نفس و تزکیهٔ اخلاق به مدینهٔ فاضله رسیده ، و از ظاهر عالم غرور به باطن دار خلود هجرت کرده ، و با موجودات عالم تجرد و معنی به علّت عبودیّت خدا مربوط گشته ، و در اطاعت فرمان خدا در صیقل زدن نفس امّارهٔ بسوء با گذشت و ایشار و انفاق و اطعام و جهاد و صلاة و صیام و انصاف با خلق و احسان و دستگیری از مستمندان و غیره کوتاهی نکرده است ؛ اگر بگویند : در یک روز دیگر یا مشلاً در یکساعت دیگر می میری در پاسخ می گوید : الحمدللّه ، از اینجا رخت برمی بندم به مُلک خلود ، و از غرور به عالم ابدیّت ، و از سراچهٔ حدود به عوالم لایتناهی ، و از خارج حرم به داخل حرم لقاء احرام می بندم و جان خود را در قدم محبوب ازلی فدا می کنم .

این جان عاریت که به حافظ سپرده دوست

روزی رخش ببینم و تسلیم وی کنم

\* \* \*

روزها حرف من اینست و همه شب سخنم

كه چرا غافل از احوال دل خويشتنم

از كجا آمدهام . آمدنم بهرچه بود

به کجا میروم آخر ننمائی وطنم

مرغ باغ ملكوتم نيم از عالم خاك

دو سـه روزی قفسـی سـاختهاند از بدنـــم

خنک آن روز کے پرواز کنے تا بر

به هوای سرکویش پر وبالی بزنم

من به خود نامدم اینجا که به خـود بـاز روم

نور محض و عرفان خالص است.

آنک آورده مرا باز برد در وطنم این در آنجا عالم فضای واسع است ، عالم عظیم است . غصّه نیست ، خستگی نیست ، مرض اعصاب نیست ، دغدغه نیست ، دشمن نیست ، تهدید نیست . آنجا عالم حیات است ، حیات محض است ، مرکز نشر حیات به عوالم است ، جمال مطلق است ، تلألؤ نورانیّت موجودات پاک و مجرد است ، ارواح پاک فرشتگان و انبیاء و ائمّه و اولیای خداست . آنجا معدن عظمت و عز قدس است ، و

لذا مؤمن هیچ نگرانی ندارد بلکه از چنین مرگی استقبال میکند و پیشواز میرود .

اگر فرضاً مؤمنی در دنیا در نهایت آسایش و اُبَّهت و عظمت زیست کرده و تمام انواع جمال و اقسام لذّات شرعیّه برای او میسور بوده است به او بگویند می میسری ، باز خوشحال می شود زیرا

۱- پایان دفتر چهارم «مثنوی» میرخانی ، ص ٤٢٠

می گوید: و الأخِرة خیر و آبقی است . «سرای آخرت مورد اختیاراست و آن سرای ابدیّت و بقاء است . آنجا محل ادراک حقائق و کشف دقائق بدون پرده و حجاب است . لذا با إخبار به مرگ ، زود حرکت می کند و سبک و سبکبار می رود .

و اگر فرضاً کافری که رابطهٔ خود را با باطن و معنی قطع کرده است ، تمام اقسام مصائب و بلاها و رنجها و مرضها و فقرها و تنگدستیها به وی رو آورده باشد ، به او بگویند می میری راضی نمی شود ؛ زیرا می داند در جائی می رود از اینجا تنگ تر و سخت تر و تاریکتر و ناخوشاینده تر ؛ چون در آن عوالم غریب است ، غریب محض .

باطن مؤمن از ظاهرش بهتر ، و باطن كافر از ظاهرش آلوده تر است .

مؤمن آرزوی لقای خدا را دارد ، و راه برای او باز است . زیرا می بیند نتیجهٔ زحمات عمرش در این راه ، در ناموس عالم هستی ضایع و باطل نشده ، و اینک که پا از این مرحله بیرون گذارد همه در مقابل دیدگانش مهیّا و آماده است . مزد و ثواب ، اجر و پاداش ، بهشت و رضوان ، لقاء حضرت محبوب ، همه و همه حاضرند ؛ آنچه در دنیا برای او مخفی بوده در اینجا آشکارا شده است .

و همین پرده و حجاب تن که تا اندازهای ولو فی الجمله مانع از رسیدن به اقصی مراتب تجرد بود از بین می رود و با مرگ ، خود را در

١- آية ١٧ ، از سورة ٨٧ : الأعلى

آغوش خوشبختی و کامیابی ازجمال حضرت ازلی می بیند ، و در آن لقاء و وصل ممتد و سرمد بسر می برد ، لذا همانند شب زفاف و عروسی و لَیلهٔ وصال است . حافظ گوید :

روز هجران و شب فُرقت يار آخر شد

زدم این فال و گذشت اختر و کار آخر شد

آن همه ناز و تنعّم که خزان میفرمود

عاقبت در قدم باد بهار آخرشد

صبح امّید که شد معتکف پردهٔ غیب

گو برون آی که کار شب تار آخر شد

شكر ايرد كه به اقبال كُله گوشه گل

نخوت باد دی و شـوکت خـار آخـر شـد<sup>ا</sup>

دوستی داشتم از اهل شیراز بنام حاج مؤمن که قریب پانزده سال است به رحمت ایزدی واصل شده است. بسیار مرد صافی ضمیر و روشن دل و با ایمان و تقوی بود ، و این حقیر با او عقد اخوت بسته بودم و از دعاهای او و استشفاع از او امیدها دارم.

می گفت: خدمت حضرت حجّة بن الحسن العسكری عجّل الله فرجه الشّریف مكرر رسیدهام. و بسیاری از مطالب را نقل می كرد و از بعضی هم إبا می نمود.

از جمله می گفت: یکی از ائمّهٔ جماعت شیراز روزی به من گفت: بیا با هم برویم به زیارت حضرت علی بن موسی الرضا

۱- «دیوان حافظ» طبع پژمان ( سنهٔ ۱۳۱۸ ) ص۱۰۶ ، غزل ۲۳۳

علیهالسّلام ، و یک ماشین دربست اجاره کرد و چند نفر از تجّار در معیّت او بودند . حرکت نموده به شهر قم رسیدیم و در آنجا یکی دو شب برای زیارت حضرت معصومه علیهاالسّلام توقّف کردیم . و برای من حالات عجیبی پیدا می شد و ادراک بسیاری از حقائق را می نمودم . یک روز عصر در صحن مطّهر آن حضرت به یک شخص بزرگی برخورد کردم و وعدههائی به من داد .

حرکت کردیم به طرف طهران و سپس به طرف مشهد مقدیس . از نیشابور که گذشتیم دیدیم یک مردی به صورت عامی در کنار جادّه به طرف مشهد می رود و با او یک کوله پشتی بود که با خود داشت . اهل ماشین گفتند این مرد را سوار کنیم ثواب دارد ، ماشین هم جا داشت .

ماشین توقف کرده چند نفر پیاده شدند و از جملهٔ آنان من بودم، و آن مرد را به درون ماشین دعوت کردیم. قبول نمی کرد، تا بالأخره پس از اصرار زیاد حاضر شد سوار شود به شرط آنکه پهلوی من بنشیند و هر چه بگوید من مخالفت نکنم.

سوار شد و پهلوی من نشست ، و در تمام راه برای من صحبت می کرد و از بسیاری از وقایع خبر می داد و حالات مرا یک ایک تا آخر عمر گفت. و من از اندرزهای او بسیار لذّت می بردم و برخورد به چنین شخصی را از مواهب علیّهٔ پروردگار و ضیافت حضرت رضا علیه السّلام دانستم . تا کم کم رسیدیم به قدمگاه و به موضعی که شاگرد شوفرها از مسافرین «گنبد نما» می گرفتند .

همه پیاده شدیم . موقع غذا بود ، من خواستم بروم و با رفقای

خود که از شیراز آمدهایم و تا بحال سر یک سفره بودیم غذا بخورم. گفت: آنجا مرو! بیا با هم غذا بخوریم. من خجالت کشیدم که دست از رفقای شیرازی که تا بحال مرتباً با آنها غذا میخوردیم بردارم و این باره ترک رفاقت نمایم، ولی چون ملتزم شده بودم که از حرفهای او سرپیچی نکنم لذا بناچار موافقت نموده، با آن مرد در گوشهای رفتیم و نشستیم.

از خرجین خود دستمالی بیرون آورد ، باز کرده گویا نان تازه در آن بود با کشمش سبز که در آن دستمال بود ، شروع به خوردن کردیم و سیر شدیم ؛ بسیار لذّت بخش و گوارا بود .

در اینحال گفت: حالا اگر میخواهی به رفقای خود سری بزنی و تفقدی بنمائی عیب ندارد. من برخاستم و به سراغ آنها رفتم و دیدم در کاسهای که مشترکاً از آن میخورند خون است و کثافات، و اینها لقمه برمیدارند و میخورند و دست و دهان آنها نیز آلوده شده و خود اصلاً نمیدانند چه میکنند ؛ و با چه مزهای غذا میخورند. هیچ نگفتم، چون مأمور به سکوت در همهٔ احوال بودم.

به نزد آن مرد بازگشتم . گفت: بنشین ، دیدی رفقایت چه میخورند ؟ تو هم از شیراز تا اینجا غذایت از همین چیزها بود و نمی دانستی ؛ غذای حرام و مشتبه چنین است . از غذاهای قهوه خانه ها مخور ؛ غذای بازار کراهت دارد .

گفتم : إن شاءالله تعالى ، پناه مىبرم به خدا .

گفت : حاج مؤمن ! وقت مرگ من رسیده ، من از این تیّه میروم

بالا و آنجا می میرم . این دستمال بسته را بگیر ، در آن پول است ، صرف غسل و کفن و دفن من کن . و هر جا را که آقای سیّد هاشم صلاح بداند همانجا دفن کنید . (آقای سیّد هاشم همان امام جماعت شیرازی بود که در معیّت او به مشهد آمده بودند . )

گفتم : ای وای ! تو میخواهی بمیری ؟! گفت : ساکت باش ! من میمیرم و این را به کسی مگو .

سپس رو به مرقد مطهر حضرت ایستاد و سلام عرض کرد و گریـهٔ بسیار کرد و گفت: تا اینجا به پابوس آمدم ولی سعادت بیش از ایـن نبود که به کنار مرقد مطهرت مشرّف شوم.

از تپّه بالا رفت و من حیرتزده و مدهـوش بـودم ، گوئـی زنجـیر فکر و اختیار از کفم بیرون رفته بود .

به بالای تپّه رفتم ، دیدم به پشت خوابیده و پا رو به قبله دراز کرده و با لبخند جان داده است ؛ گوئی هزار سال است که مرده است .

از تپّه پائین آمدم و به سراغ حضرت آقا سـیّد هاشـم و سـائر رفقـا رفتم و داستان را گفتم . خیلی تأسّف خوردنــد و از مـن مؤاخـذه کردنـد چرا به ما نگفتی و از این وقایع ما را مطّلع ننمودی ؟

گفتم: خودش دستور داده بود ، و اگر میدانستم که بعد از مردنش نیز راضی نیست ، حالا هم نمی گفتم .

رانندهٔ ماشین و شاگرد و حضرت آقا و سائر همراهان همه تأستف خوردند ، و همه با هم به بالای تپه آمدیم و جنازهٔ او را پائین آورده و در داخل ماشین قرار دادیم و به سمت مشهد رهسپار شدیم .

حضرت آقا می فرمود: حقاً این مرد یکی از اولیای خدا بود که خدا شرف صحبتش را نصیب تو کرد، و باید جنازهاش به احترام دفن شود.

وارد مشهد مقد س شدیم . حضرت آقا یکسره به نزد یکی از علمای آنجا رفت و او را از این واقعه مطّلع کرد . او با جماعت بسیاری آمدند برای تجهیز و تکفین ؛ غسل داده و کفن نموده و بر او نماز خواندند و در گوشهای از صحن مطهر دفن کردند ، و من مخارج را از دستمال می دادم . چون از دفن فارغ شدیم ، پول دستمال نیز تمام شد نه یک شاهی کم و نه زیاد ، و مجموع پول آن دستمال دوازده تومان بود .

مرحوم شیخ محمّد حکیم هیدجی از علمای طهران بود که تا آخر عمر حجرهای در مدرسه منیریّه متّصل به قبرامامزاده سیّد ناصرالدین داشت ، و فعلاً آن مدرسه به واسطهٔ توسعه خیابان خراب شده است .

مردی حکیم و عارف و منزّه از رویّهٔ اهل غرور ، و مراقب بوده ، ضمیری صاف و دلی روشن و فکری عالی داشته است .

حکیم هیدجی تا آخر عمر به تدریس اشتغال داشت. هر کس از طلّاب علوم دینیّه هر درسی میخواست او میگفت ؛ «شرح منظومه» سبزواری ، «أسفار» ملاّ صدرا ، «شفا» ، «إشارات» و حتّی دروس مقدّماتی عربیّت مانند «جامع المقدّمات» را میفرمود . هیچ دریخ نداشت و برای دروس دینیّه همه را میپذیرفت .

عالم متّقی آقای آخوند ملا علی همدانی که فعلاً از علمای برجستهٔ همدان هستند ، شاگرد مرحوم هیدجی بوده و حکمت را نزد او تتلمذ نمودهاند .

می گویند مرحوم هیدجی منکر مرگ اختیاری بوده است و خلع و لبس اختیاری را محال میدانسته ، و این درجه و کمال را برای مردم ممتنع می پنداشته است ، و در بحث با شاگردان خود جداً انکار می نموده و رد می کرده است .

یک شب در حجرهٔ خود بعد از بجا آوردن فریضهٔ عشاء رو به قبله مشغول تعقیب بوده است که ناگهان پیرمردی دهاتی وارد شده، سلام کرد و عصایش را در گوشهای نهاد و گفت: جناب آخوند! تو چکار داری به این کارها ؟ هیدجی گفت: چه کارها ؟ پیر مرد گفت: مرگ اختیاری و انکار آن ؛ این حرفها به شما چه مربوط است ؟

هیدجی گفت: این وظیفهٔ ماست ، بحث و نقد و تحلیل کار ماست . درس میدهیم ، مطالعات داریم ، روی این کارها زحمت کشیدهایم ؛ سر خود نمی گوئیم!

پیرمرد گفت: مرگ اختیاری را قبول نداری ؟! هیدجی گفت: نه.

پیرمرد در مقابل دیدگان او پای خود را به قبله کشیده و به پشت خوابید و گفت: إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ و از دنیا رحلت کرد، گوئی هزار سال است که مرده است.

حکیم هیدجی مضطرب شد . خدایا این بلا بود که امشب بر ما وارد شد ؟ حکومت ما را چه می کند ؟ می گویند مردی را در حجره

بردید ، غریب بود و او را کشتید و سمّ دادید یا خفه کردید .

بیخودانه دویدم و طلّاب را خبر کردم ، آنها به حجره آمدند و همه متحیّر و از این حادثه نگران شدند . بالأخره بنا شد خادم مدرسه تابوتی بیاورد و شبانه او را به فضای شبستان مدرسه ببرند تا فردا برای تجهیزات او و استشهادات آماده شویم . که ناگاه پیر مرد از جا برخاست و نشست و گفت : بستم اللّه الرّحْمَن الرّحیم . و سپس رو به هیدجی کرده و لبخندی زد و گفت : حالا باور کردی ؟ هیدجی گفت : آری باور کردم ؛ به خدا باور کردم ؛ امّا تو امشب پدر مرا درآوردی ، جان مرا گرفتی !

پیرمرد گفت: آقا جان! تنها به درس خواندن نیست ؛ عبادت نیمه شب هم لازم دارد ، تعبّد هم میخواهد ، چه میخواهد ، چه میخواهد ...فقط تنها بخوانید و بنویسید و بگوئید و بس ، مطلب به این تمام می شود ؟!

از همان شب حکیم هیدجی رویّهٔ خود را تغییر می دهد، نیمی از ساعات خود را برای مطالعه کردن و نوشتن و تدریس کردن قرار می دهد و نیمی را برای تفکّر و ذکر و عبادت خدای جلّ و عیز . شبها از بستر خواب پهلو تهی می کند و خلاصهٔ امر به جائی می رسد که باید برسد . دلش به نور خدا منور و سِرس از غیر او منزه ، و در هر حال انس و الفت با خدای خود داشته است . و از دیوان شعر فارسی و ترکی او می توان حالات او را دریافت . حاشیهای بر شرح منظومهٔ سبزواری دارد که بسیار مفید است

در آخر دیوانش وصیّت نامهٔ او را طبع نمودهاند . بسیار شیرین و جالب است . پسس از حمد خدا و شهادت و تقسیم اثاثیّه و کتابهای خود می گوید : « از رفقا تقاضا دارم وقتی مُردم عمامهٔ مرا روی عماری نگذارند ، های و هوی لازم نیست ، و برای مجلس ختم من موی دماغ کسی نشوند زیرا که عمر من ختم شده است و عمل من خاتمه یافته است . دوستان من خوش باشند زیرا من از زندان طبیعت خلاص و به سوی مطلوب خود می روم و عمر جاودان می یابم . و اگر دوستان از مفارقت ناراحتند إن شاءالله خواهند آمد و همدیگر را در آنجا زیارت می کنیم . دوست داشتم پولی داشتم و به رفقا می دادم که در شب رحلت من مجلس سوری تهیّه کرده و سروری فراهم آورند ، زیرا که آن شب ، شب وصال من است .

مرحوم رفيق شفيق آقاى سيّد مهدى رحمة الله عليه به من وعدهٔ ميهمانى و ضيافت داده إن شاءالله به وعدهٔ خود وفا خواهد نمود .»

تمام طلاّب مدرسهٔ منیریّه می گفته اند که: مرحوم هیدجی هنگام شب همهٔ طلاّب را جمع کرد و نصیحت و اندرز می داد و به اخلاق دعوت می نمود، و بسیار شوخی و خنده می نمود، و ما در تعجّب بودیم که این مرد که شبها پیوسته در عبادت بود چرا امشب این قدر مزاح می کند و به عبارات نصیحت ما را مشغول می دارد؛ و ابداً از حقیقت امر خبر نداشتیم.

هیدجی نماز صبح خود را در اوّل فجر صادق خواند و سپس در

حجرهٔ خود آرمید. پس از ساعتی حجره را باز کردند و دیدند رو به قبله خوابیده و رحلت نموده است. رحمةالله علیه.

دوستی داشتم صاحب ضمیر و روشین دل و متّقی و دلسوخته و حقّاً از عاشقان حسینی بود ، بسیار با فهم ، به نام حیاج هادی خان صنمی ابهری ۴۲۶ سال عمر کرد و پنج سال است رحلت کرده ؛ مدّت رفاقت من با او قریب هجده سال طول کشید و من با او صیغهٔ اخورت خوانده بودم و به استشفاع او امیدمندم . نقل می کرد :

در یک سفر که به عتبات عالیات مشرّف شدم و چند روزی در نجف اشرف زیارت می کردم ، کسی را نیافتم که با او بنشینم و درد دل کنم تا برای دل سوختهٔ من تسکینی حاصل گردد .

روزی به حرم مطهر مشرف شده زیارت کردم و مدتنی هم در حرم نشستم خبری نشد . به حضرت أمیرالمؤمنین علیهالسلام عرض کردم : مولی جان ! ما مهمان شمائیم ، چند روز است من در نجف می گردم کسی را نیافتم حاشا به کرم شما !

از حرم بیرون آمده و بدون اختیار در بازار حُویش وارد شدم و به مدرسهٔ مرحوم سیّد محمّد کاظم یزدی درآمدم. و در صحن مدرسه روی سکّوئی که در مقابل حجرهای بود نشستم. ظهر شد، دیدم از مقابل من از طبقهٔ فوقانی شیخی خارج شد بسیار زیبا و با طراوت و زنده دل، و از همانجا رفت به بام مدرسه و اذان گفت و برگشت. و همینکه خواست داخل حجرهاش برود چشمم به صورتش افتاد، دیدم دراثر اذان دو گونهاش مانند دو حقّهٔ نور می درخشد.

درون حجره رفت و در را بست.

من شروع کردم به گریه کردن و عرض کردم : یا أمیرالمؤمنین ! پس از چند روز یک مرد یافتم ، او هم به من اعتنائی نکرد .

فوراً شیخ در حجره را باز کرد و رو به من نمود و اشاره کرد بیا بالا .

از جا برخاستم و به طبقهٔ فوقانی رفته و به حجرهاش وارد شدم . هر دو یکدیگر را در آغوش گرفتیم و هر دو مدتنی گریه کردیم ، و سپس هر دو به حال سکوت نشسته مدتنی یکدیگر را تماشا می کردیم . و سپس از هم جدا شدیم .

این شیخ روشن ضمیر مرحوم شیخ مرتضی طالقانی أعلیالله مقامهالشریف بوده است که دارای ملکات فاضلهٔ نفسانی بوده است ، و تا آخر دوران زندگی در مدرسه زیست نمود و مانند حکیم هیدجی به تدریس اشتغال داشت . و هر فرد از طلاب هر درسی که میخواستند می گفت ؛ «جامع المقدیمات» ، «مغنی» ، «مطول» . و «شرح لمعه» ، «مکاسب» شیخ ، «شرح منظومه» ، «أسفار» . و قاعدهاش این بود که طلاب میخواندند و او معنی می کرد و شرح می داد .

طلاّب مدرسهٔ سیّد می گویند: در شب رحلتش مرحوم شیخ مرتضی همه را جمع کرد در حجره، و از شب تا به صبح خوش و خرّم بود و با همه مزاح می کرد و شوخی های قهقهه آور می نمود. و هر چه طلاّب مدرسه می خواستند بروند در حجره های خود می گفست:

یک شب است غنیمت است ؛ و هیچکدام از آنها خبر از مرگش نداشتند.

هنگام طلوع فجر صادق شیخ بر بام مسجد رفت و اذان گفت و پائین آمد و به حجرهٔ خود رفت ، هنوز آفتاب طلوع نکرده بود که دیدند شیخ در حجره رو به قبله خوابیده و پارچهای روی خود کشیده و جان تسلیم کرده است .

خادم مدرسهٔ سیّد می گوید: در عصر همان روزی که شیخ فردا صبحش رحلت نمود ، شیخ با من درصحن مدرسه در حین عبور برخورد کرد و به من گفت:

أثت تنام الليْكة و تَقْعُد بالصَّبْح و تروح إلَى الْحَلْوة و تجىء عَمَّ الْحَدوش تتوضَ تتوضَ اللَيْكة و تقعُد بالصَّبْح و تروح إلَى الْحَلُوة و تجىء يَم الْحَدوش تتوضَ تتوضَ القولون : شيخ مُر تضيى مات « تو امشب مى خوابى و صبح از خواب برمى خيزى و مي روى دست به آب براى ادرار و مي آئي كنار حوض وضو بگيرى مي گويند : شيخ مرتضى مرده است .»

چون خادم مدرسه عرب بوده است لذا این جملات را مرحوم شیخ با او به عربی تکلم کرده است .

خادم می گوید: من اصلاً مقصود او را نفهمیدم و این جملات را یک کلام ساده و مقرون به مزاح و سخن فکاهی تلقی کردم. صبح که از خواب برخاستم و در کنار حوض مشغول وضوء گرفتن بودم، دیدم طلاب مدرسه می گویند: شیخ مرتضی مرده است. رحمةالله علیه رحمة واسعة .

مرگ اگــر مـرد اسـت گــو نــزد مــن آي

تـا در آغوشـش بگـــيرم تنــگ تنــگ

من ز او جانی ستانم پر بها

او ز من دلقی ستاند رنگ رنگ

در کتاب «معانی الأخبار» شیخ صدوق روایت می کند از محمّد ابن إبراهیم از أحمد بن یونس معاذی از أحمد بن محمّد بن سعید کوفی از محمّد بن محمّد بن أشعث از موسی بن إسمعیل از پدرش از جدّش از حضرت إمام جعفر صادق علیهالسّلام که: حضرت امام حسن مجتبی علیهالسّلام دوستی داشتند که شوخ و مزّاح بود و چند مدّتی بود که خدمت آن حضرت نرسیده بود ، روزی به محضر آن حضرت مشرّف شد .

حضرت فرمودند: حالت چطور است؟

عرض کرد: یابن رسول الله! روزگار خود را می گذرانم به خلاف آنچه خودم می خواهم و به خلاف آنچه خدا می خواهد و به خلاف آنچه شیطان می خواهد!

حضرت امام حسن عليه السّلام خنديدند وفرمودند: چگونه است اين حال ؟

عرض کرد: به جهت آن که خداوند عزّوجل دوست دارد که اطاعتش بنمایم و ابداً معصیتش را بجا نیاورم و من اینطور نیستم. و شیطان دوست دارد که معصیت خدای را بجای آورم و ابداً اطاعتش نکنم و من اینطور نیستم. و من خودم دوست دارم که هرگز نمیرم و

اينطور نيستم .

در این حال مردی برخاست و عرض کرد: یابن رسول الله! مَا بَالُنَا نَكْرَهُ الْمَوْتَ وَ لاَ نُعِبُّهُ ؟ « چـرا مـرگ بـرای مـا ناخوشـایند اسـت و ما آن را دوست نداریم ؟ »

حضرت امام حسن علیهالسّلام فرمودند: لأنّكم أخربَتُم وضرت امام حسن علیهالسّلام فرمودند: لأنّكم أخربَتُم وَ اَخْرَتُكُم وَ عَمَّرتُم دُنْیَاكُم ، وَ اَنْتُم تَكْرَهُونَ النّقْلَةَ مِنَ الْعُمْرِانِ إلّی الْحُرَابِ («به علّت آنکه شما آخرت خود را خراب و دنیای خود را آباد کردید ، بنابراین ناگوار دارید که از عمران و آبادی به خرابی منتقل شوید .»

و نيز در كتاب «معانى الأخبار» صدوق روايت مى كند از مفسر از أحمد بن الحسن الحسينى از حسن بن على النّاصرى از پدرش از حضرت أبى جعفر جواد از پدرانش عليهمالسّلام از حضرت على بن الحسين عليهماالسّلام كه:

لَمَّا اشْتَدَّ الأَمْرُ بِالْحُسَيْنِ بْنِ عَلِى بِّنِ أَبِى طَالِبِ عَلَيْهِ مَاالسَّلاَ مُ نَظَرَ إِلَيْهِ مَن كَانَ مَعَهُ، فَإِذًا هُو بَخِلاَفِهِم ؛ لأَنَّهُم كُلَّمَا اشْتَدَّ الأَمْرِ وَلَا يَعْمَدُ وَ وَجلَت قُلُوبُهُم ، وَكَانَ تَعْدَرَت فَرَآئِضُهُم وَ وَجلَت قُلُوبُهُم ، وَكَانَ الْحُسَيْنُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ وَ بَعْضُ مَن مَعَهُ مِن خَصَآئِصِهِ تُشْرِق أَلُوائهم وَ بَعْض مَن مَعَهُ مِن خَصَآئِصِهِ تُشْرِق أَلُوائهم وَ بَعْض مَن نُفُوسُهُم . فَقَال بَعْض هُمْ لِبَعْض فِي: وَتَسَمَّدُ أَنْ فُوسُهُم . فَقَال بَعْضُهُم فَمْ لِبَعْض فَي الْفَوْتِ .

فَقَالَ لَهُمُ الْحُسَيْنُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ : صَبْرًا بَنى الْكِرَامِ! فَمَا الْمَوْتُ

۱- «معانى الأخبار» باب نوادر المعانى ، ص٣٨٩ ، روايت بيست و نهم

إلاَّ قَنْطَرَةٌ يَعْبُرُ بِكُمْ عَنِ الْبُــؤْسِ وَ الضَّـرَّآءِ إلَــى الْجِنَـانِ الْوَاسِـعَةِ وَ النَّعِيم الدَّآئِمَةِ.

فَأَيُّكُمْ يَكْرَهُ أَنْ يَنْتَقِلَ مِنْ سِجْنِ إِلَى قَصْرٍ ؟ وَ مَا هُـوَ لأَعْدَآئِكُـمْ إِلاَّ كَمَنْ يَنْتَقِلُ مِنْ قَصْر إِلَى سِجْن وَ عَذَابٍ .

إِنَّ أَبِي حَدَّتَنِي عَنْ رَسُولً اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ: إِنَّ الدُّنْيَا سِجْنُ الْمُؤْمِنِ وَ جَنَّةُ الْكَافِرِ؛ وَ الْمَوْتُ جِسْرُ هَوُلاَءِ إِلَى جَنَّاتِهِمْ وَ جَسْرُ هَوُلاَءِ إِلَى جَحِيمِهم، مَا كَذَبْتُ وَ لاَ كُذِبْتُ . \

«حضرت امام زین العابدین علیه السّلام فرمودند: چون در روز عاشورا کار بر حسین بن علی بن أبی طالب علیه ماالسّلام بسیار سخت شد، بعضی از افرادی که با آن حضرت بودند، چون بر آن حضرت نظر کردند دیدند آن حضرت در حالات به خلاف آنهاست ؛ چون حال آنها چنین بود که هر چه امر شدّت می یافت رنگها از چهره ها متغیّر می شد و بندها به لرزش درمی آمد و دلها به طپش می افتاد.

ولیکن حال و خصیصهٔ سیّدالشهداء صلوات الله علیه و بعضی از اطرافیان آن حضرت که با او بودند چنین بود که رنگهای صورتهایشان میدرخشید و اعضایشان آرام می گرفت و نفسها در سینه ها آرامش بیشتری می یافت.

در این حال بعضی به یکدیگر می گفتند: ببینید! گوئی این مرد ابداً باکی ازمرگ ندارد.

١-همان مصدر ، باب معنى الموت ، ص ٢٨٨

حضرت سیّدالشهداء به آنها فرمود: ای فرزندان عزیران و بزرگواران! قدری آرام بگیرید، صبر و تحمّل پیشه کنید! چون مرگ نیست مگر پلی که عبور می دهد شما را ازگرفتاریها و شدائد به سوی بهشتهای وسیع و نعمت های جاودانی.

کدامیک از شما مکروه و ناپسند دارید که از زندانی به قصر مجلّلی انتقال یابید ؟

آری ، مرگ برای دشمنان شما نیست مگر مانند کسیکه از قصری به سوی زندان و شکنجه انتقال یابد .

همانا پدرم برای من روایت کرد از رسول خدا صلّی اللّه علیه و آله که: حقّاً دنیا زندان مؤمن و بهشت کافر است؛ و مرگ پلی است که اینها را به سوی بهشت و آنها را به سوی جهنّمشان می کشاند، من دروغ نمی گویم و به من نیز دروغ گفته نشده است.»

مجلس چهارم

عُمر بهترین سرمایهٔ تکامل و تعالی

## أعوذُ باللهِ مِنَ الشَّيطانِ الرَّجيم بسسْم اللهِ الرَّحْمَن الرَّحسيم

الْحَمْدُ للَّهِرِ رَبِّ الْعَالَمِينَ والصَّلَوةُ والسَّلامُ عَلَى سَيِّدِنا مُحَمَّدٍ وءَالِهِ الطَّاهِرِينَ و لَعْنَـةُ اللَهِ عَلَـى أَعْدآ رِهِمْ أَجْمَعِينَ مِنَ الأَنَ إِلَـى قيامٍ يَـوْمُ الدِّينِ ولا حَــوْلَ ولا قُـوَّةَ إلاّ باللَـهِ الْعَـلــيِّ الْعَظيمِ ا

قال اللهُ الحكيمُ في كتابه الكريم:

وَ مَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللّهِ كِتَابًا مُّوَجَّلاً وَ مَن يُرِدْ ثَوابَ الأُخِرَةِ ثُوْتِهِ مِنْهَا وَ مَن يُرِدْ ثَوابَ الأُخِرَةِ ثُوْتِهِ مِنْهَا وَ مَن يُرِدْ ثَوابَ الأُخِرَةِ ثُوْتِهِ مِنْهَا وَ سَنَجْزى الشَّاكِرينَ . '

می فرماید: «هیچ نفسی نیست که مرگ او را دریابد مگر آنکه به اذن و امر خدا و در زمان معیّن و وقت مشخّصی می باشد. و هر کسیکه مزد و بهرهٔ دنیائی بخواهد، به او از نتائج دنیائی خواهیم داد ؛ و هر کسیکه نتیجهٔ آخرتی بخواهد ما به او خواهیم داد ، و البتّه جزای سپاسگزاران را ایفاء خواهیم نمود.»

از این آیهٔ مبارکه استفاده می شود که دنیا محل اختیار است. پروردگار سبحان ، انسان را مختار خلق فرموده و غرائز مختلفه

۱\_ مطالب گفته شده در روز چهارم ماه مبارک رمضان .

٢\_ آية ١٤٥ ، از سورة ٣ : ءَال عمران

از احساسات و عواطف و قـوای عقلیّه و گرایشهای طبعی و مادّی و معنوی عنایت فرموده ، تا انسان به اختیار خود این راه را طی کند .

اگر مقصودش از زندگی روی زمیسن شهوترانی و غلبه احساسات بر قوای عقلیّه باشد و در نتیجه تجاسر و تجاوز به حقوق بنماید، نتیجهاش همین تمتّعات و لذائذ فانیه و غلبهٔ عواطف زائله و موقّته خواهد بود و بس ؛ و اگر روش خود را بر اساس منطق عقل معیّن کرده و پیوسته با آن نیروی عظیم و قادر، احساسات خود را معتدل و از هر یک از آنها به قدر لازم و در موقع مقتضی بهرهبرداری کند، نتیجهاش نیز در نزد خداوند محفوظ و طبق همان اصل اصیل خداوند به او پاداش خواهد داد.

در كتاب «جامع الأخبار» روايت مى كند كه مردى از أبوذرغِفارى سؤال كرد: ما لَنا نَكْرَهُ الْمَوْتَ ؟ قال : لِأَنْكُمْ عَمَّرْتُمُ الدُّنْيا وَ خَرَّبُتُمُ اللَّنْيا وَ خَرَبُتُمُ اللَّنْيا وَ خَرَبُتُمُ اللَّهُ عَمْران إلى خَراب .

« چرا مردن برای ما ناپسند است ؟ أبوذر در پاسخ گفت :به علّت آنکه شما دنیای خود را آباد نموده و آخرت خود را خراب کردهاید ؛ و البته بر شما ناگوار خواهد بود که از محل آباد و معمور به محل خراب و ویران کوچ کنید .»

قيلَ لَهُ: فَكَيْفَ تَرَى قُدومَنا عَلَى اللّهِ ؟ قالَ: أُمّا السمُحْسِنُ فَكَالْغَآئِبِ يَقْدَمُ عَلَى أَمُّا الْمُسَىءُ فَكَالْإِقِ يَقْدَمُ عَلَى مَوْلاهُ.

بي نقاب شاهد ازلي متمتّع مي شود.

از أبوذر سؤال شد: حالِ ما در هنگام ورود بر خدا چطور خواهد بود ؟ أبوذر گفت: مردم دو دسته هستند: نیکوکاران و زشت کرداران . امّا ورود شخص نیکوکار در نزد خدا مانند ورود کسی است که مدتی از خانه و اهل خود دور شده و به سفر و غیره غیبت طولانی نموده ؛ وقتی که چنین شخصی به خانه برمی گردد و ملاقات اهل و بستگان خود را میکند چه نشاط و سرور و التذاذ زائد الوصفی به او دست می دهد ، همینطور نشاط و سرور بی حد به چنین شخص نیکوکاری رخ می دهد که بر خدای محسن خود وارد شده و مورد نیاما و مکرمت و احسان لایتناهای او واقع می گردد ، و از جمال

و امّا ورود شخص زشت کردار نرد خداوند مانند ورود غلام فراری است که با جرم و جنایت از دست مولای خود گریخته باشد. وقتی آن بنده را بگیرند و به نزد مولا بیاورند چه حالی بر آن غلام متمرد و متجری دست خواهد داد که خود را در زیر چنگال غضب و خشم بی حد مولا ملاحظه می کند ؛ همینطور وقتی شخص زشت کرداری که از ساحت عبودیّت پروردگار عزیز تجاوز کرده و به حقوق او و به حقوق مخلوقات او تجاسر و تعدی نموده و سرکشی و بلند پروازی کرده است ، در نزد خدا ، خدای مهربان و لطیف و منتقم ، حاضر شود ، حالت شرم و خجالت بی حدیی عارض او می شود و از طرفی هم خود را مورد هرگونه جزا و عذاب می نگرد .

قيل : فَكَيْف تَرى حالَنا عِنْد الله ؟ قال : اعْرِضُوا أَعْمالَكُمْ عَلَى كِتابِ الله ِ تَعِيمٍ \* وَ إِنَّ الْفُجَّار كَلَفي تَعِيمٍ \* وَ إِنَّ الْفُجَّار كَلَفي جَعِيمٍ .

«به أبوذر گفته شد: پس حال ما را در نزد خدا چگونه می بینی ؟ أبوذر گفت: خودتان احوال و اعمال خود را بر كتاب خدا عرضه كنید خواهید دانست ؛ در قرآن كریم وارد شده است كه: حقّاً مردمان پاكیزه و صالح العمل در نعمتهای جاودانه ، و حقّاً مردمان زشت كردار و فاجر در میان طبقات آتش دوزخ خواهند بود. »

قالَ الرَّجُلُ: فَأَيْنَ رَحْمَةُ اللّهِ ؟ قالَ: إِنَّ رَحْمَتَ اللّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ . \

مرد سؤال کننده از أبوذر پرسید: پـس رحمـت خـدا کجاسـت ؟ أبوذر در پاسخ گفت: بدرستیکه رحمت خدا به افــراد نیـک و نیکوکـار نزدیک است .»

نه اینکه شخصی هر گونه تعدی بنماید و هر جرم و جنایتی انجام دهد و در عین حال خود را مورد رحمت خدا پندارد ؛ این رجاء ، رجاء کاذب است .

عامّه و خاصّه از رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم روایـت کردهاند که آن حضرت فرمود:

الْجَنَّةُ مَحْفُوفَةٌ بِالْمَكَارِهِ وَ الصَّبْرِ ، فَمَنْ صَبَرَ عَلَى الْمَكَارِهِ فِي الدُّنْيَا دَخَلَ الْجَنَّةَ ؛ وَ جَهَنَّمُ مَحْفُوفَةٌ بِاللَّذَّاتِ وَ الشَّهَوَاتِ ، فَمَنْ

۱- «بحار الأنوار» ج ٦، ص١٣٧، از كتاب «جامع الأخبار»

## أَعْطَى نَفْسَهُ لَذَّتَهَا وَ شَهْوَتَهَا دَخُلَ النَّارَ. \

«راه بهشت مشحون ومملو است از ناگواریها و شکیبائی در برابر آنها ، کسی که در دنیا بر مشکلات راه خدا صبر کند و با نفس خود مجاهده کند و در مقابل ناملایمات شکیبائی ورزد داخل بهشت می شود ؛ ولی راه جهنّم پر است از شهوات و لذّات ، کسی که در مقابل خواسته های نفس أمّاره سر تسلیم فرود آورد و آنچه نفسش از شهوات از او بخواهد به او بدهد عاقبتش آتش دوزخ خواهد بود .»

از این حدیث شریف می توان استفاده کرد که تمام اعمالی که انسان انجام میدهد باید بر اساس حق باشد ، و عمل نمودن طبق حق قدری مشکل است .

مثلاً انسان میخواهد به فقرا اطعام کند ، از یتیم دستگیری بنماید ؛ این محتاج به فعّالیّت است ، زحمت است ، محتاج صرف مال و آسایش است . میخواهد از مریضی عیادت کند ، باید راهی را بپیماید و برای او هدیّهای ببرد ، لحظاتی در مقابل او بنشیند ، مریض را در حال ناراحتی و مرض ببیند و نالهٔ او را بشنود ، شکایت او را گوش کند ، با بیانی نرم و ملایم او را دلداری دهد و دعوت به صبر و تحمّل کند . اگر در اثر شدّت یا طولانی شدن دوران مرض ، تحمّل مریض کم شده و جملهٔ ناهنجاری بگوید ،با کمال آرامش و بزرگواری

۱- «مصباح الفلاح» طبع سنگی ، تألیف آخوند ملاً محمّد جواد صافی گلیایگانی . ص۳۰ و ۳۱

اغماض کند. و اصولاً عیادت مریض کند گرچه با اوسالهاست که جدائی و تنافر دارد. البته اینها مشکل است و انسان باید به نیروی عقل و تقوی بر خواسته های نفس مسلّط شود تا بتواند کاری بکند.

انسان میخواهد نماز شب بخواند ، شب است ، در خواب خوش فرو رفته ، نسیم ملایم میوزد ؛ از خواب برخاستن و بستر آرام و راحت را ترک کردن مشکل .

در ماه رمضان ، در روزهای گرم و طولانی ، روزه گرفتن مشکل است . جهاد کردن در راه خدا و از وطن دور شدن و جان خود را هدف تیر و شمشیر قرار دادن مشکل است . حج کردن و ترک خانمان نمودن و سر و پا برهنه دنبال کعبهٔ واقعی در زمین مکّه حرکت کردن مشکل است . طواف کردن ، سعی نمودن ، به عرفات کوچ کردن و در شب به مشعر آمدن ، و مناسک منی همه مشکل است . با اخلاق شب به مشعر آمدن ، و مناسک منی همه مشکل است . با اخلاق نیکو با مردم سر و کار داشتن و عفو و إغماض نمودن و از تعدی و تجاوز آدم جاهل گذشتن مشکل است . رحمت بر زیر دست آوردن ، و با مهربانی با فقرا و ضعفاء رفتار کردن،وبا آنها در آمیختن ونشستن و برخاستن و بر سر یک سفره حاضر شدن مشکل است . در مقابل شتم و سب و لعن و هرزه گوئی مردم ، شکیبا بودن و جام تحمّل و صبر را لبریز نکردن و با جاهلان به مسالمت رفتار نمودن مشکل است .

خلاصه آنکه اگر انسان بخواهد در دنیا شرافتمندانه زیست کند و کردار خود را بر پایهٔ فضیلت و پاکی قرار دهد ، و در مقام عبودیّت و

تسلیم أوامر حق متعال فتور ننموده و سستی نورزد ، و در سراء و ضراء با مردمان خدا شرکت کند و با ریاضات شرعیّه نفس خود را ادب کند ، سراسر زندگی انسان مواجه با ناگواریها شده و باید مرد خدا با قدم راستین در این میدان مجاهده گام بردارد . چون اینها راه بهشت و رضوان و مقدیّمهٔ طهارت و تهذیب نفس است ؛ و تا نفس پاک نشود و مهذّب نگردد ، وصول به بهشت امکانپذیر نخواهد بود .

ولی جهنّم مملواًست از شهوات و لذّات بی بند و بار ، و دروغ و غیبت ، و خیانت و فسق و فجور ، و قمار و شُرب خمر ، و تعدی به اموال و نوامیس مردم ، و تجاوز به حقوق زن و فرزند و همسایه و شریک و رفیق و عالِم و امام و پیغمبر .

چشم بی بند و بار باز است ، هرچه را بخواهد می بیند . و از ایس روزنه دل هر چه بخواهد تمنّی می کند و نفس آمرهٔ انسان برای موافقت خواهش دل بهر زشتی که دیده دیده و دل خواسته امر می کند ، تا بالأخره نفس خود را از زشتیها اشباع می نماید ؛ اینها همه از نتائج جهنّم است .

راه دوزخ ، راه عنان گسیختگی و راه بیبند و باری و راه عدم تعهد و فقدان مسؤولیّت است .

باری ، کسیکه در دنیا روی میزان صحیح مشی ننماید و براساس وظائف انسانیّت عمل نکند ، و خود را مهمل پنداشته و بیحساب و کتاب فرض کرده ، و خود را از این عالم شگفتانگیز و این جهان عجیب با این نظم بدیع ، جدا دیده و سرسری رفتار کند ، در دستگاه

انتظام این عالم مسؤول بوده و مورد مؤاخذه قرار خواهد گرفت و به پاداش و کیفر اعمال خود خواهد رسید. اینست معنی جهنه .

در أخبار وارد شده است كه دنيا ملعون خداست. در ضمن وصايائى كه حضرت رسول صلّى الله عليه و آله و سلّم به أبوذر غفارى مى كنند مى فرمايند: يَا أَبَاذَرِّ! إِنَّ الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ، مَلْعُونٌ مَا فِيهَا دُر اى أبوذر! دنيا ملعون است و ملعون است هر چه در دنياست. »

در بسیاری از روایات مذمّت دنیا شده است ؛ دوری از دنیا را موجب سعادت و روی آوردن به آنرا علّت شقاوت دانسته است .

معنای دنیا همین زندگی کردن بر اساس تخیّلات و شهوات و لذائذ فانیه ، و غفلت از برنامهٔ حقیقی انسانی و جهالت و غفلت از خداست .

معنای دنیا پیروی از مکتب احساس و عواطف حیوانی و غرائز بهیمی و دور بودن از منطق عقل است .

این معنای دنیاست ، یعنی زندگی پست و دَنی ، در مقابل زندگی عُلیا یعنی حیات بلند پایه در سطح فضائل انسانی . و لذا در قرآن مجید حیات دنیا را مقابل با آخرت شمرده است : یَعْلَمُونَ

١- كتاب « مكارم الأخلاق » شيخ طبرسي ، طبع سنگي ، ص ٢٥٨ ، در ضمن وصيّت مفصّلي كه رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم به أبوذر غفاري مي كنند مي فرمايند : يا أباذر ً! إنَّ الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ ، مَلْعُونٌ ما فيها إلاّ ما ابْتُغَى بِهِ وَجْهُ اللّهِ \_ الحديث .

معنای دنیای مذمو

## ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَوةِ الدُّنْيَا وَ هُمْ عَن الأخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ . \

حیات آخرت که باطن دنیاست ، حیات علیا است ، حیات انسان عقلانی است ؛ ولی حیات دنیا که حیات منطق احساسات است حیات نفسانی است .

منظور از دنیای مذموم ، زندگی کـردن روی زمیـن و از نعمتـهای پروردگار منّان بهرهبرداری کردن نیست .

روی زمین زندگی کردن و با عمر طولانی با صحّت و سلامت زیست نمودن و در امان و فراغت بال و آرامش دل و اطمینان خاطر در روی زمین به سر بردن گناه نیست .

ما به اختیار خود روی زمین نیامده ایم و زندگی نمیکنیم و به اختیار خود نمی رویم ؛ پس این آمدن و رفتن ، دنیای مذموم نیست . زمین که گناه نکرده است . کوهها ، آبها ، آبشارها ، سبزهها ، مناظر عجیب و غریب روی زمین ، باد و باران ، و پیدایش فصول أربعه ، و مناظر عجیب طلوع و غروب خورشید ، و ماه و ستارگان و کهکشان ، گناه نکر ده اند .

در روی زمین انبیاء و ائمّه و اولیای خدا زندگی کرده و میکنند ؛ آنها ملعون نیستند ، و زندگی آنها روی زمین موجب منقصت و پــــــــــی آنها نخواهد بود . آنها دور از رحمت خدا نبوده و نیستند .

منظور از دنیا زندگی حیوانی است . یعنی انسانی که باید با دارا بودن قوای عقالانی به آخرین درجهٔ قوس صعود رسیده و از آخرین

١- آيهٔ ٧ ، از سورهٔ ٣٠ : الرّوم

ذروهٔ مدارج و معارج انسانیّت بالا آید ، زندگی خود را پائین آورده و بر اساس منطق حیوان زندگی کند ؛ و از اندیشه مند شدن در این عالم عجیب خلقت ، و تفکّر و تأمّل در برنامه و هدف انسانی غفلت ورزیده ، هم و غمّ خود را خوردن و آشامیدن و به روی هم جستن قرار دهد، ایده و آرمان خود را کشتن و غارت کردن و تعدیی به ضعفاء نمودن قرار دهد . بر اساس تخیّلات واهیه و آرزوهای پوچ که محالست صورت واقعیّت بخود بگیرد زندگی خود را ترتیب دهد .

برای غالب از مردم این معنی اشتباه شده و معنی زندگی دنیا را زندگی روی زمین و حیات مادی ادراک کردهاند ، و بنابراین چنین می فیهمند که منظور از مذمّت دنیا مذمّت حیات مادی و تمتّع از مواهب مشروعهٔ الهیّه در روی زمین است .

و این توهمی است بس غلط . بلکه زندگی روی زمین و تمتّع از آنچه خدا عنایت فرموده است اگر توأم با تقوی و ورع و عدالت و ملکات حسنه و عبودیّت در پیشگاه ذات مقدیّس خداوندی باشد بهترین وسیله است برای به بهشت و رضوان ، و حقیقتش حیات علیاست در مقابل حیات دنیا .

ایس زمیس با آثار و خصوصیّاتش ، مهد پرورش پاکدلان و پاک کرداران بوده است ؛ آنانکه یکسره به عالم أعلی رهسپار شده و آنی در حیات دنیا وارد نشدهاند بلکه پیوسته با وجود تمتّع از مواهب الهیّهٔ روی زمین در حیات علیا مقر و مأوی گزیدهاند.

زندگی روی زمین و حیات مادّی وسلامت بدن و عمر طولانی و

فراغت خيال ، بهترين اساس آخرت و مايهٔ سعادت و راه تكامل انسان است ؛ بلكه تنها وسيلهٔ راه كمال و سعادت است .

در روایات بسیار وارد شده است که انبیاء و ائم علیهمالسلام کار می کردند ، تجارت می نمودند ، زراعت می کردند ، گلهٔ گوسفند داشتند ، باغستان و نخلستان ترتیب می دادند ، قنات آب جاری می نمودند .

اگر اینها حیات دنیا بود ، اگر مذموم و نکوهیده بود ، چرا به چنین کرداری اقدام می نمودند ؟

أميرالمؤمنين عليهالسّلام چقدر قنواتى جارى كردند و نخلستانهائى غرس كردند، ولى در حيات عليا، نه حيات دنيا. و منافع آن را بر فقرا و مساكين و ذوىالقربى و ضعفاء وقف مىنمودند.

روزی أمیرالمؤمنین علیهالسّلام انبانی بدوش داشته میرفتند، یکی از دوستان به آن حضرت برخورد نموده گفت چه بدوش حمل می کنید ؟ حضرت فرمود: یک نخلستان درخت خرما را بدوش می برم . این انبان پر است از هستهٔ خرما . می برم آنها را در میان نخلستان بکارم ، و خداوند برکت می دهد و از هر هستهای یک درخت خرما می روید . '

روزی یک نفر از صوفیان ساکن مدینه بنام محمّد بن مُنکدر به حضرت باقر علیه السّلام برخورد کرد. دید در هوای گرم اَن حضرت

۱- «وسآئل الشّيعة» كتاب التّجارة ، أبواب مقدّمات ، باب ۱۰ ، حديث ا و ۲

به دوش دو نفر از غلامان خود تکیه نموده و با بدن فربه به سوی نخلستان میرود.

با خود گفت : آیا این معنای زهد است ؟! الآن میروم و او را نصیحت میکنم .

پیش آمد و گفت: در این هوای گرم ، حرکت با این کیفیّت برای وصول بدنیا سزاوار نیست! اگر در اینحال مرگت فرا رسد در پیشگاه پروردگار چه خواهی گفت؟

حضرت توقّف نموده رو کردند به آن مرد وگفتند: اگر مرگم در اینحال برسد، در بهترین حالی که در راه انجام وظیفه و کسب مال حلال برای خود و عیال و حفظ آبرو و زندگی کفاف می گذرد رسیده است، و الحمد لِلّه در پیشگاه خداوند مأجور و مشاب خواهم بود. و من از مرگ بیم دارم در صورتیکه به من در حال معصیتی از معاصی خدا وارد شود.

گفت : عجبا ! من خواستم در این امرتـو را انـدرز دهـم تـو مـرا نصیحت کردی و اندرز دادی . ا

در كتب روايات ، بابي در صدقات و اوقاف أميرالمؤمنين

۱- این روایت را مفید در کتاب «إرشاد» در باب حضرت محمّد بن علی الباقر علیه الستلام آورده ، و از حسن بن محمّد از جدیّش از یعقوب بن یزید از محمّد بن أبی عمیر از عبدالرّحمَن بن حجّاج از حضرت صادق علیه السّلام روایت کرده است . و نیز در کتاب «إعلام الوری بأعلام الهدی» در ص۲٦٣، شیخ طبرسی (ره) در فصل مناقب و خصائص آن حضرت از محمّد بن أبی عمیر با همین سند روایت نموده است .

علیه السّلام باز کرده و تمام باغها و قناتهائی را که آن حضرت در وجــوه مختلفه از بر و احسان قرار داده اند بیان می کنند .

در تفسير آيه شريفه رَبَّنَآ ءَاتِنَا فِي الدُّنْيَاحَسَنَه وَ فِي الأَخِرَةِ حَسَنَة وَ وَفِي الأَخِرَةِ حَسَنَة وارد است كه : مراد از حسنه دنيا ، مال حلالي است كه انسان بدست آورد .

و در روایت است: الْکَآدُ عَلَی عِیَالِهِ کَالْمُجَاهِدِ فِی سَبِیلِ اللّهِ. " « آن کس که برای تحصیل معیشت عیال خود متحمّل رنج و زحمت گردد مانند کسی است که در راه خدا جهاد کرده است.»

و چنین مالی جزء حیات دنیا نیست ، جزء آخرت محسوب است .

پس باید به این نکته توجّه داشت . اگر بگوش انسان رسید که دنیا بدرد نمی خورد ، بالأخره انسان باید بمیرد ؛ مقصود دنیای شهوت و غفلت است . آن بدرد نمی خورد نه دنیای صحیح ؛ این، دنیا نیست .

اگر انسان دنیای صحیح نداشت ، آخرت هم ندارد ؛ آخرت بر اساس دنیای صحیح است .

تمام كمالاتي كه ما كسب ميكنيم در دنياست ، پس آخرت

١- قسمتى از آيه ٢٠١ ، از سوره ٢ : البقرة

۲- «مجمع البيان» ج ۱، ص ۲۹۷ و ۲۹۸ گويـد كه: قيـل : هـى المــال في الدُنيا، و في الأخِرة الـجنّة ؛ عن ابن زيدٍ و السندى .

 $<sup>-\</sup>infty$  سائل الشّيعة» ج ۱۲، ص  $-\infty$  ، طبع اسلاميّه

متوقف بر دنیاست . و آن کمالات در دوران عمر حاصل می شود ، بنابراین عمر عزیزترین و گرانبهاترین سرمایهٔ الهی است .

در کتاب « معانی الأخبار » مرحوم شیخ صدوق روایت می کند از پدرش از سعد بن عبدالله از أحمد بن محمّد از ابن فضّال از یونس بن یعقوب از شعیب عَقَرقوفی که می گوید: از حضرت صدق علیهالسّلام سؤال کردم راجع به مطلبی که از أبوذر غفاری نقل شده است.

از أبوذر نقل شده است كه او مىگفته : سه چيز را مردم مكروه و ناپسند دارند وليكن من دوست دارم ؛ من مرگ را دوست دارم و من فقر را دوست دارم و من بلا را دوست دارم .

حضرت صادق فرمودند: روایت اینطور نیست. مقصود أبوذر اینستکه مرگ در طاعت خدا محبوب تر است نزد من از حیات و زندگی در معصیت خدا. و فقر در طاعت خدا نیکوتر است نزد من از بینیازی در معصیت خدا. و بلا در طاعت خدا نزد من محبوب تر است از صحّت و سلامت در معصیت خدا. او مثل این روایت را مفید در «مجالس » با إسناد خود از ابن فضال آورده است.

<sup>1- «</sup> معانى الأخبار » ص١٦٥

۲- « أمالی » مفید ، مجلس بیست و سوم ، ص۱۱۲ ؛ از أحمد بن محمّد از پدرش محمّد بن الحسن بن الولید القمّی از محمّد بن [حسن] صفّار از عبّاس بسن معروف از علی بن مَهزیار از حسن بن علی بن فضّال از یونس بن یعقوب از شعیب عقرقوفی از حضرت صادق آورده است .

و در كتاب «عيون أخبار الرّضا» نقل مى كند از مفسر از أحمد بن الحسن الحسن الحسن أز حضرت أبى محمّد العسكرى از پدرانش عليهم السّلام قال : جَاءَ رَجُلُ إلى الصَّادِق عَلَيْهِ السَّلام فَقَال : قَد مُعَمْتُ الدُّنْيَا ، فَأَتَمَنَّى عَلَى اللهِ الْمَوْت .

فَقَـالَ : تَمَـنَّ الْحَيَـوةَ لِتُطِيعَ لاَ لِتَعْصِـىَ ؛ فَـلأَنْ تَعِيـشَ فَتُطِيعَ خَـيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ تَمُوتَ فَلاَ تَعْصِى وَ لاَ تُطِيعَ .\

« شخصی خدمت حضرت صادق علیهالسّلام رسید وعرض کرد: از دنیا ملول شدم ، و آرزوی مردن خود را از خدا میکنم.

حضرت فرمودند: از خدا آرزوی حیات و زندگی کن برای آنکه اطاعت خدا کنی نه معصیت ؛ اگر تو در دنیا زنده بمانی و اطاعت کنی بهتر است از آنکه بمیری نه معصیت کنی و نه اطاعت .»

در كتاب «معانى الأخبار» مرحوم شيخ صدوق روايت مىكند از پدرش از سعد از برقى از محمّد بن على ّاز حارث بن حسن طَحّان از إبراهيم بن عبدالله از فُضيل بن يسار ، و او از حضرت أبى جعفر امام محمّد باقر عليه السّلام روايت مى كند كه آن حضرت فرمودند:

هیچکدام از شما به حقیقت ایمان نخواهد رسید مگر آنکه در او سه صفت بوده باشد: مرگ در نزد او بهتر باشد از زندگی ، و فقر بهتر باشد از غنی ، و مرض بهتر باشد از صحت.

عرضه داشتند: چه کسی می تواند چنین باشد ؟ حضرت فرمودند: تمام افراد شما چنین هستید.

۱- «بحار الأنوار» ج ٦، ص١٢٨

سپس فرمودند : کدامیک از این دو خصلت در نزد شما محبوبتر است : مردن با محبّت ما یا زندگی با عداوت ما ؟

فضیل می گوید: عرض کردم: سو گند به خدا که مردن با محبّـت شما محبوب تر است برای ما.

حضرت فرمودند: آیا فقر و غنّی ، و مرض و صحّت همم همینطورند ؟

فضیل می گوید: عرض کردم: آری سوگند به پروردگار!

آری، منظور أبوذر كه می گوید مرگ برای من بهتر است از حیات نیز نظیر این معانی صحیح بوده است ؛ نه اینکه می خواهد بگوید من أصلاً روی زمین نمی خواهم باشم .

خداوند به ما عقل داده ، علم داده ، قدرت داده ، اعضاء و جوارح از چشم و گوش و دست و پا داده ؛ تا بدینوسیله در هر لحظهای بتوانیم کاری انجام دهیم ، و درجهای به سوی کمال طی کنیم و در نتیجه مرتبهای را نیز در قیامت حائز گردیم .

اگر انسان بمیرد ، و قوای او از دست برود ، دیگر نفس او هیچ ترقی و تعالی نخواهد داشت .

و حضرت أميرالمؤمنين عليه السّلام در «نهج البلاغة» مى فرمايد: وَ لَوْ لاَ الأَجَلُ الَّذِي كَتَبَ اللّهُ عَلَيْهِمْ، لَرَمْ تَسْتَقِرَّ أَرْواَحُهُمْ فِي وَ لَوْ لاَ الأَجَلُ اللّهَ عَيْن ؛ شَوْقًا إلَى الثّوابِ وَ خَوْفًا مِنَ الْعِقَابِ. ٢ أَجْسَادِهِمْ طَرْفَةَ عَيْن ؛ شَوْقًا إلَى الثّوابِ وَ خَوْفًا مِنَ الْعِقَابِ. ٢

۱- «معانى الأخبار» ص١٨٩

٢- از جمله فقرات خطبهٔ ١٩١ «نهج البلاغة» كه به خطبهٔ همّام ك

«در میان مردمان متّقی ، اگر خداوند سبحانه و تعالَی اجلهای معهود را معیّن نمی فرمود ، از شدّت اشتیاقی که آنان به ثواب خدا دارند و از شدّت خوفیکه از عذاب خدا دارند ، به اندازهٔ یک چشم بهم زدن جانهای آنها در کالبد بدنشان نمی ماند و یکسره به عالم قدس پرواز می نمود . »

مرجع و مفاد این گفتار نیز همین است که علّت عدم پرواز به عالم أعلی ، عدم سرآمدن پیمانه و اجل معهودی است که خداوند برای کمال افراد و مصالح معیّن فرموده است ؛ و در این صورت حیات بهتر از مرگ است .

به هر تقدير ، دنيا خانهٔ كسب مكارم اخسلاق و فضيلت و كمال است ؛ تا انسان زنده است بايد قدر خود را بداند ، تا انسان نفس برمي آورد بايد لا إله إلا الله بگويد ، همينكه راه نفس بسته شد ديگر قدرت بر تكلّم يك حرف هم ندارد .

كنونت كه چشم است اشكى ببار

زبان در دهانست عندری بیسار

كنون بايدت عذر تقصير گفت

نه چون نَفْس ناطق ز گفتن بخفت

غنیمت شمار این گرامی نَفَسس

که بی مرغ قیمت ندارد قفسس

<sup>⇔</sup>معروفست .

۱ـ تفسير «روح البيان» طبع مطبعـهٔ عثمـانيّه ( سنهٔ ١٣٣٠ ) ده جلـدى ، ⇔

برادر متوفّای ما، مرحوم حاج هادی ابهری مریض بود ،و ما برای معالجه و درمانش خیلی می کوشیدیم ؛ به یکی از رفقای ما گفته بود که : من می میرم ، و این سیّد محمّد حسین هم میداند که من می میرم ، امّا این فعاّلیّتها را میکند که من یک کلمه لا إله َ إلا ّالله بیشتر بگویم .

انسان می میرد ، و از این عالم منتقل می شود به آن عالم ؛ در دنیا هر عملی که کرده نتیجه اش ثابت و حاضر است . کسانیکه می گویند : چه کسی رفته است به آخرت خبر بیاورد که بهشتی است و جهنمی ، آنجا حورالعین است ، مالک دوزخ است ، خازن بهشت است ؟ آقا! در این دنیا خوش باش ؛ اینها همه افسانه است ؛ انبیاء در هم آمیخته اند برای آنکه بشر سرکش و متجاوز را بدینوسیله مهار کنند ، و در جامعه عدالت اجتماعی برقرار نمایند ؛ این منطق ، منطق افراد کوتاه نظر و سطحی بین است .

زیرا لُوَّلاً: حس مسؤولیّت برای انسان مختار و عاقل ، جزء

<sup>⇔</sup> جلد دوّم ، ص۲۱۹

۱\_ « بنده بحسب وظیفهای که دارد در امور تدبیر و چاره اندیشی مینماید ولیکن آنچه که تقدیر و مشیّت خداوند بدان تعلّق گیرد واقع خواهد شد . »

سرشت اوست ، ربطی به انبیاء ندارد . عالم سرسری نیست ، و ایسن نظام شگفت بر حق منطبق است ، و انسان جزئی از این عالم وسیع و عجیب است ، و اختیار انسان او را درعالم تکوین بر سر دو راه خیر و شر محدود و مقید میسازد ؛ و ایس همان معنای تعهد و مسؤولیّت انسان \_ مانند هر موجودی از موجودات حتّی هر ذرّهای از ذرّات \_ در دستگاه آفرینش است .

انسان را از این امر کلّی خارج نمودن و او را عبث و مهمل پنداشتن و بی هدف معرّفی کردن ، لطمه و شکست به اساس این عالم وارد نمودن است ، و مرجعش به انکار اصل مبدأ و أصالت عالم هستی است .

و ثانیاً: انکار وحی و عدم امکان ربط با عالم غیب و انکار عالم متافیزیک ، امروزه نزد مفکّرین عالم رونقی نداشته و جزء أباطیل شمرده می شود ، و دانشگاههای عالم برای وصول به این حقائق راههایی را در صددند که بپیمایند! و نزدیک شدن به حکمت الهیّه و عرفان ربوبی ، روزنهٔ امیدی از درخشش نور حقیقت را بر دلهای آنان نوید می دهد.

در حکمت متعالیه بر اساس براهین قاطعه ، وجود عوالم غیب و ملکوت مبرهن گردیده ، و در مکتب تفکّر جای ایراد و اشکال نگذارده است .

پیامبر ما صلّی الله علیه و آله و سلّم که به معراج رفته واین همه مشاهدات عجیب خود را در کیفیّت و خصوصیّت بهشت و دوزخ، و افراد معذّب و منعّم بیان کردهاند، ما راستگوتر از پیامبر سراغ نداریم،

و آنچه فرموده است حق است ، و او برای ما خبر آورده است .

از این گذشته پیامبر که رفته است و دیده است و خبر آورده است ، با چشم مادی ندیده است . چون چشم حسی مادی فقط می تواند اجسام و آثار آن را بنگرد ، نه عالم معنی و صورتهای معنوی را ؛ و ادراک بهشت و جهنم و خصوصییات آنها در مراحل و منازل مختلفه و عالم قدس احتیاج به چشم قلب دارد .

پس این کسانیکه می گویند کسی نرفته و خبر بیاورد ، منظورشان آنستکه از مردگان کسی بازنگشته تا آنچه با چشم دیده ، با زبانش به ما بگوید .

و این منطق غلط است . چون مردهای اگر فرضاً بازگردد ، اونیز آنچه را با چشم دل دیده است بازگو می کند، وبا زبانش که تکلّم می کند حکیت از زبان دل اوست . برای مرده محالست که با چشم حسّی واقع در سرش ببیند تا خبر آورد . و بنابراین اگر مرده بیاید و تکلّم کند و خبر دهد ، مسلّماً با چشم دل دیده است و با زبان دل به زبان حس گفتگو دارد . و این معنی در انبیاء عظام و پیغمبر ما صلّی الله علیه و آله و سلّم صادق است ، زیرا آنها رفتهاند و خبر آوردهاند .

معراج یعنی حرکت و سفر از این عالم حس به عالم برزخ وعالم قیامت و أسماء و صفات الهیه و ورود در حَرَم حضرت کبریائی و حریم مقام عز و عظمت ؛ ومعراج حضرت رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم جای شبهه و تردید نیست .

و ثالثاً : اینکه می گویند کسی نرفته تا خبر بیاورد ، این جمله در

مقام استدلال ، کافی برای رفع مسؤولیّت نیست و انسان را برای هر عمل خودسرانه آزاد و یله نمی گذارد .

زیرا کسی نرفته تا خبر بیاورد ، نه اینکه کسی رفته تا خبر بیاورد که نیست ؛ و بین این دو معنی فرق بسیار است . اگر کسی رفته بود و خبر به عدم بهشت و دوزخ آورده بود، این کافی بود ؛ولی نرفتن کسی و خبری نیاوردن دلیل بر عدم آنها نیست ، زیرا در مقام امکان ، ممکنست واقعاً چنین قضایائی باشد ولی کسی که رفته یا از دنیا رخت بربسته ، خبری نیاوره باشد .

پدران و مادران و ارحام و دوستان ما رفتند و أصلاً خبری نیاوردند ، نه از بودنش و نه نبودنش ، پس از کجا معلوم شد که نیست ؟

پس اصل تحقّق قیامت و حساب و کتاب امری ممکن است و نیز دلیل و برهانی بر عدمش اقامه نشده است ، در اینحال به چه مجورّز عقلی انسان حق دارد خود را یکه و رها ببیند ؟

بوعلى سينا مى گويد: كُلَّ ما قَرَعَ سَمْعَكَ مِنَ الْغَرآئِبِ فَذَرْهُ فى بُقْعَةِ الإمْكانِ ما لَمْ يَذُدُكَ عَنْهُ قآئِمُ الْبُرْهانِ .\

۱-این عبارت معروف شیخ است که در بسیاری از کتب از او نقل شده است. و مراد از امکان در اینجا احتمال عقلی است نه امکان ذاتی . حکیم سبزواری در « شرح منظومه » ص ٤٦ در ضمن « غُرر فی أنّ المعدوم لا یُعاد بعینه » فرماید :

« و معنَى الإمكان خلافُ» الاعتقاد «الجازم» أعنى الاحتمالَ «فـــى مثــل» قولِهم « ذَرفــى بقعة الإمكان ما» موصولةٌ « لَم يذُده» أَى لم يدفَعه « قاَئمُ البرهان» ؛ ⇔

« هر چیز که به گوشت خورد و برهان و دلیلی بر امتناعش اقامه نشد ، آن را در بوتهٔ امکان باقی گذار . »

و در اینجا که قیامت امکان تحقق دارد و صادق شاهد و مصدًق مؤید رسولُنا الأکرم و نبیّنا الأعظم صلّی الله علیه و آله و سلّم إخبار بر تحقق و وقوع می دهد ، نفسِ احتمال منجّز ، و دفع ضرر محتمل از مستقلاّت عقل است .

حضرت صادق علیهالستلام در ضمن بحث با یک مرد ملحِد طبیعی مذهب که قائل به مبدأ عالِم و قادر و زنده برای جهان نبود بدین طریق برای اثبات معاد و وجود حساب و کتاب وارد شده و او را محکوم کردند.

⇒ إشارة إلى جواب دليل ءَاخر إقناعي لهم ، و هو أن الاصل فيما لا دليل على امتناعِه و وجوبه هوالإمكان ؛ كما قال الحكماء : كل ما قرع سمعك من الغرائِب فذره في بقعة الإمكان ما لم يذُدْك عنه قائم البرهان .»

شیخالرئیس در آخر کتاب «إشارات» بعد از بیان همهٔ اشارات جملهای در تحت عنوان «نصیحة» دارد و آن اینستکه:

«إيّاك أن يكونَ تكيّسُك وتبرُّؤك عن العامِّةِ هو أن تَنبرىَ منكرًا لكلً شيء ، فذَلك طَيْشٌ و عَجْز . وليس الخَرقُ في تكذيبك ما لم يستبن لك بعد جليته ، ونَ الخرق في تصديقِك ما لم تقم بين يديك بيّنتُه ؛ بل عليك الاعتصامُ بحبل التوقّف . وإن أزعجَك استنكارُ ما يوعاه سمعُك ، ما لم تَتبرهَن استحالتُه لك ؛ فالصّوابُ أن تَسرحَ أمثالَ ذَلك إلى بقعةِ الإمكان ، ما لم يذُدك عنه قائمُ البرهان .»

این کلام در صفحه آخر «إشارات» طبع سنگی ، و در ص۱۵۹ و۱۹۰ از جلد چهارم «إشارات» طبع جدید مصری است .

حضرت به آن مرد مادّی مسلک فرمودند: اگر أحیاناً و فرضاً خدائی نباشد و معادی نباشد و مؤاخذه در بین نباشد، در آخر کار نتیجهٔ ما و شما مساوی خواهد بود و ما ضرری نکردهایم ؛ امّا اگر فرضاً خدائی و معادی و حسابی در بین باشد پس فرق بسیار است میان ما و شما ؛ ما در نعمت خدا و شما در عذاب و دوزخ .

برای رفع این احتمال هیچ گریزی از متعهد شدن در برابر أعمال و کردار و عقائد نیک نخواهد بود .

و رابعاً: هر كدام از ما به نوبهٔ خود در دوران زندگی خوابی از مرده دیده ایم که او کم و بیش حال خود را بیان کرده است . و چه بسا خبرهائی داده که هیچکس اطّلاع نداشته است ، مشلاً گفته است من فلان مبلغ به فلان کس که ساکن فلان محل است قرض دارم ، قرض مرا بدهید ؛ چون بدین نشانی مراجعه شده معلوم شده است که همان مقدار بدون کم و زیاد مقروض بوده و چه بسا خود شخص طلبکار نیز اطلاع نداشته و پس از مراجعهٔ به دفتر محاسبات خود معلوم کرده است . و سپس خواب همان شخص مرده را دیده و گفته است راحت شدم ، و از دهندهٔ قرض اظهار تشکّر و امتنان نموده است .

اینها ارتباطاتی است که نفس انسان با عالم مثال پیدا میکند، و یا در خواب و یا درهوشیاری مطالبی را از آنجا اخذ نموده و برای این عالم حس می آورد.

چه بسا افراد روشن دل و پاک نیّتی در عالم بیداری محض با

۱- «احتجاج» طبرسی ، ج ۲ ، ص ۷۵

عالم برزخ سر و کاری پیدا کرده ، با أرواح تکلّم نموده ، کیفیّت محاسبات عالم قبر که همان عالم برزخست را برای ما بیان کردهاند . و این افراد اوّلاً آنقدر حائز مقام عدالت و تقوی و صدق بودهاند که در هزار هزار احتمال ، یک احتمال دروغ در آنها نمیرود . و ثانیاً این افراد گرچه نسبت به قاطبهٔ مردم و عامّهٔ آنها مردمی اندکاند ولیی فی حد نفسه افراد کثیری بودهاند . و ثالثاً کیفیّت إخبار اینها نیز از نقطهٔ نظر بیان واقع ، با یکدیگر مشابه و بصور و اشکال مختلفی هریک برای ما از آن پردهٔ غیب داستانهائی بیان کردهاند .

مرحوم محدیّث قمّی صاحب تألیفات نافعه مانند «سفینةالبحار» و «الکُنی والألقاب» و غیرها که در ورع و تقوی و صدق ایشان بین قاطبهٔ اهل علم ، ایرادی نبوده است ؛ افراد موثّقی از خود او بدون واسطه نقل کردند که او می گفت :

روزی در وادی السّلام نجف أشرف برای زیارت اهل قبور و ارواح مؤمنین رفته بودم . در این میان از ناحیه دور نسبت بجائی که من بودم ناگهان صدای شتری که میخواهند او را داغ کنند بلند شد ، و صیحه می کشید و ناله می کرد ؛ بطوریکه گوئی تمام زمین وادی السّلام از صدای نعرهٔ او متزلزل و مرتعش بود .

من با سرعت برای استخلاص آن شتر بدان سمت رفتم . چون نزدیک شدم دیدم شتر نیست ، بلکه جنازهای را برای دفن آوردهاند و این نعره از این جنازه بلند است ؛ آن افرادیک متصدی دفن او بودند أبداً اطّلاعی نداشته و با کمال خونسردی و آرامش مشغول کار خود

بودند.

مسلّماً این جنازه از مرد متعدی و ظالمی بوده است که در اوّلین و هله از ارتحال به چنین عقوبتی دچار شده است ، یعنی قبل از دفن و عذاب قبر ، از دیدن صور برزخیّه ، وحشتناک گردیده و فریاد برآورده است .

مرحوم آیةالله آقای سیّد جمالالدین گلپایگانی رضوان الله علیه از ایس قبیل مطالب أخبار بسیاری داشت. ایشان از علماء و مراجع تقلید عالیقدر نجف أشرف بودند و از شاگردان برجسته مرحوم آیةالله نائینی ، و در علمیّت و عملیّت زبانزد خاص بود. و از جهت عظمت قدر و کرامت مقام و نفس پاک ، مورد تصدیت و برای احدی جای تردید نبود . در مراقبت نفس و اجتناب از هواهای نفسانیّه مقام اوّل را حائز بود .

از صدای مناجات و گریهٔ ایشان همسایگان حکایاتی دارند. دانماً صحیفهٔ مبارکهٔ سجّادیّه در مقابل ایشان در اطاق خلوت بود، و همینکه از مطالعه فارغ می شد بخواندن آن مشغول می گشت. آهش سوزان، و اشکش روان، و سخنش مؤثّر، و دلی سوخته داشت.

متجاوز از نود سال عمر کرد ، و فعلاً نوزده سال است که رحلت فرموده است .

در زمان جوانی در اصفهان تحصیل مینموده وبا مرحوم آیةالله آقای حاج آقا حسین بروجردی هم درس و هم مباحثه بوده است ، و آیةالله بروجردی چه در اوقاتیکه در بروجرد بودند و چه اوقاتی که در

قم بودند ، نامههائی به ایشان مینوشتند و دربارهٔ بعضی از مسائل غامضه و حوادث واقعه استمداد مینمودند .

حقیر در مدّت هفت سال که در نجف أشرف برای تحصیل مقیم و مشرّف بودم ، هفتهای یکی دو بار به منزلشان می رفتم و یک ساعت می نشستم . با آنکه بسیار اهل تقیّه و کتمان بود ، در عین حال از واردات قلبیّهٔ خود در دوران عمر چه در اصفهان و چه در نجف اشرف مطالبی را برای من نقل می فرمود ؛ مطالبی که از خواص خود بشدت مخفی می داشت .

منزلش در محلّه حُورَیش بود و در اطاق کوچکی در بالاخانه بسر میبرد و اوقاتش در آنجا می گذشت. و هر وقت به خدمتش مشرّف می شدم و از واردات و مکاشفات و یا از حالات و مقامات بیانی داشت ، بمجرر آنکه احساس صدای پا از پلّهها می نمود گرچه شخص وارد از أخص خواص و بود ، جمله را قطع می کرد و به بحث علمی و فقهی مشغول می شد تا شخص وارد چنین پندارد که در این مدّت ما مشغول مذاکره و بحث علمی بوده ایم .

می فرمود: من در دوران جوانی که در اصفهان بودهام ، نیزد دو استاد بزرگ: مرحوم آخوند کاشی و جهانگیر خیان ، درس اخلاق و سیر و سلوک می آموختم ، و آنها مربّی من بودند .

به من دستور داده بودند که شبهای پنجشنبه و شبهای جمعه بروم بیرون اصفهان ، ودر قبرستان تخت فولاد قدری تفکّر کنم در عالم مرگ و ارواح ، و مقداری هم عبادت کنم و صبح برگردم .

عادت من این بود که شب پنجشنبه و جمعه می رفتم و مقدار یکی دو ساعت در بین قبرها و در مقبرهها حرکت می کردم و تفکّر می نمودم و بعد چند ساعت استراحت نموده ، و سپس برای نماز شب و مناجات برمی خاستم و نماز صبح را می خواندم و پس از آن به اصفهان می آمدم .

می فرمود: شبی بود از شبهای زمستان ، هوا بسیار سرد بود ، برف هـم می آمـد . مـن بـرای تفکّر در أرواح و سـاکنان وادی آن عـالم ، از اصفهان حرکت کردم و بـه تخـت فـولاد آمـدم و در یکـی از حجـرات رفتم . و خواستم دستمال خود را باز کرده چند لقمـهای از غـذا بخـورم و بعد بخوابم تا در حدود نیمه شب بیدار و مشغول کارهـا و دسـتورات خود از عبادات گردم .

در اینحال در مقبره را زدند ، تا جنازهای را که از أرحام و بستگان صاحب مقبره بود و از اصفهان آورده بودند آنجا بگذارند ، و شخص قاری قرآن که متصدی مقبره بود مشغول تالاوت شود ؛ و آنها صبح بیایند و جنازه را دفن کنند .

آن جماعت جنازه را گذاردند و رفتند ، و قاری قرآن مشغول تلاوت شد .

من همینکه دستمال را باز کرده و میخواستم مشغول خوردن غذا شوم ، دیدم که ملائکهٔ عذاب آمدند و مشغول عذاب کردن شدند.

عین عبارت آن مرحوم است: چنان گرزهای آتشین بر سر

او میزدند که آتش به آسمان زبانه میکشید، و فریادهائی از ایس مرده برمیخاست که گوئی تمام ایس قبرستان عظیم را متزلزل میکرد. نمی دانم اهل چه معصیتی بود ؛ از حاکمان جائر و ظالم بود که اینطور مستحق عذاب بود ؟ و أبداً قاری قرآن اطّلاعی نداشت ؛ آرام بر سر جنازه نشسته و به تلاوت اشتغال داشت.

من از مشاهدهٔ این منظره از حال رفتم ، بدنم لرزید ، رنگم پرید . و اشاره می کنم به صاحب مقبره که در را باز کن من میخواهم بروم ، او نمی فهمید ؛ هر چه می خواستم بگویم زبانم قفل شده و حرکت نمی کرد!

بالأخره به او فهماندم : چفت در را باز كن ؛ من مىخواهم بـروم . گفت : آقا ! هوا سرد است ، برف روى زمين را پوشانيده ، در راه گــرگ است ، تو را مىدرد !

هر چه میخواستم بفهمانم به او که من طاقت ماندن ندارم ، او إدراک نمی کرد .

بناچارخود را بدر اطاق کشاندم ، در را بازکرد و من خارج شدم . و تا اصفهان با آنکه مسافت زیادی نیست بسیار به سختی آمدم و چندین بار به زمین خوردم . آمدم در حجره ، یک هفته مریض بودم ، و مرحوم آخوند کاشی و جهانگیرخان میآمدند حجره و استمالت میکردند و به من دوا میدادند . وجهانگیرخان برای من کباب باد میزد و به زور به حلق من فرو میبرد ، تا کمکم قدری قوّه گرفتم .

باید به منکرین معاد گفت: اینها هم قابل انکار است ؟

مرحوم آقا سیّد جمال می فرمود: من وقتی از اصفهان به نجف أشرف مشرّف شدم تا مدّتی مردم را بصورتهای برزخیّهٔ خودشان می دیدم ؛ بصورتهای وحوش و حیوانات و شیاطین ، تا آنکه از کثرت مشاهده ملول شدم .

یک روز که به حرم مطهر مشرق شدم ، از أمیرالمؤمنین علیه السلام خواستم که اینحال را از من بگیرد ، من طاقت ندارم . حضرت گرفت و از آن پس مردم را بصورتهای عادی می دیدم .

و نیز می فرمود: یک روز هوا گرم بود، رفتم به وادی السّلام نجف أشرف برای فاتحهٔ اهل قبور و ارواح مؤمنین. چون هوا بسیار گرم بود، رفتم در زیر طاقی که بر سر دیوار روی قبری زده بودند نشستم. عمامه را برداشته و عبا را کنار زدم که قدری استراحت نموده و برگردم. در اینحال دیدم جماعتی از مردگان با لباسهای پاره و مندرس و وضعی بسیار کثیف به سوی من آمدند و از من طلب شفاعت می کردند ؛ که وضع ما بَد است ، تو از خدا بخواه ما را عفو کند.

من به ایشان پرخاش کردم و گفتم: هر چه در دنیا به شما گفتند گوش نکردید و حالا که کار از کار گذشته طلب عفو میکنید؟ بروید ای متکبّران!

ایشان می فرمودند: این مردگان شیوخی بودند از عرب که در دنیا متکبّرانه زندگی می نمودند، و قبورشان در اطراف همان قبری بود که من بر روی آن نشسته بودم.

و می فرمودند: روزی نشسته بودم ، ناگاه وارد باغی شدم که بسیار مجلّل و با شکوه بود و مناظر دلفریبی داشت . ریگهای زمین آن بسیار دلربا بود ، و درختها بسیار با طراوت و خرّم ، و نسیمهای جانفزا از لابلای آنها جاری بود .

من وارد شدم و یکسره به وسط باغ رفتم ، دیــدم حوضی است بسیار بزرگ و مملو از آب صاف و درخشان ، بطوریکه ریگهای کف آن دیده می شد.

این حوض لبهای داشت و دختران زیبائی که چشم آنها را ندیده ، با بدنهای عربان دور تا دور این حوض نشسته و به لبه و دیوارهٔ حوض یک دست خود را انداخته و با آب بازی میکنند ، و با دست آبهای حوض را بروی لبه و حاشیه میریزند .

و آنها یک رئیس دارند که از آنها مجلّل تر وزیباتر و بزرگـتربود ، و او شعر میخوانـد و این دختران همه با هم ردّ او را میگفتند و جــواب میدادند .

او با آواز بلند یک قصیدهٔ طولانی را بند بند میخواند ، و هر بندش خطاب به خدا بود که به چه جهت قوم عاد را هلاک کردی ، و قوم شمود را هلاک کردی ، و فرعونیان را غرق دریا کردی ، و و و ...؟ و چون هر بند که راجع به قوم خاصی بود تمام میشد این دختران همه با هم می گفتند : به چه حسابی به چه کتابی ؟

و همینطور آن دخترِ رئیس اعتراضات خود را بیان می کرد و اینها همه تأییداً و تأکیداً پاسخ می دادند .

من وارد شدم ، ولی دیدم اینها همه با من نامحرمند ، لذا یک دور استخر که حرکت کردم از همان راهی که آمده بودم به بیرون باغ رهسپار شدم .

مرحوم آقا سیّد جمال یک شاگرد مؤمن از شاگردان قرآن کریم بود، و یک تربیت شده به چندین واسطه از مکتب رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم؛ ولی چون این مکاشفه قبل از وصول به مقام کمال روحی برای ایشان رخ داده است و در سِر وجود ایشان مسألهٔ هلاکت قوم عاد و ثمود و نوح بدست عوامل غیبیّه کاملاً حلّ نشده بوده است، لذا در عالم معنی بصورت اعتراض حوریّههای بهشتی تجلّی نموده است، وگرنه در عالم معنی و تجرد اعتراضی نیست و تمام اهل میلاً اعلی در تسبیح و تقدیس وجود و صفات و افعال حضرت احدیّت هستند.

و نکتهٔ مهم که بشارتی برای آن مرحوم بوده است اینکه ایشان آن حوریهها را بر خود نامحرم دیده است ؛ و این یک مژدهٔ روحی است که از این منزل که محل شبهه و اعتراض است عبور خواهد نمود و به منزلگاه تسبیح و تقدیس مطلق ذات حضرت احدیّت عزّوجل خواهد رسید . کما آنکه در مکاشفاتی که در اواخر عمر برای ایشان حاصل شده است این معنی بخوبی روشن و مشهود است که به این مقام نائل شده اند ؛ رحمة الله علیه رحمة واسعة .

آیا ارزش کلام خدا و بیانات رسول خدا از کلمات آقا سیّد جمال و امثال او ضعیف تر و کو تاه تر است ؟!

چه خوب بیان فرموده است خداوند جل ً و عز در سورهٔ قیامت : وُجُوهٌ یَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ \* إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ .

«در آن هنگام چهرههائی با طراوت و شکفته بوده و نظر بر جمال لایزالی پروردگار خود میکنند ، و بر آیات و تجلیّـات او مینگرنـد و او را در آن جلوهها مییابند .»

وَ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ, بَاسِرَةٌ \* تَظُنُّ أَن يُفْعَلَ بَهَا فَاقِرَةٌ .

« و در آن هنگام چهرههائی افسرده و غم و اندوه گرفته ، و کدورت و گرفتگی آنها را إحاطه کرده ؛ گمان میکنند عذابی سخت و دردناک که پشتها را میشکند بر آنان وارد میشود .»

كَلاَّ إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ \* وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ \* وَظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ \* وَ الْتَفَّتِ السَّاقُ بالسَّاقِ \* إِلَى رَبِّكَ يَوْمَئِذٍ الْمَسَاقُ .

«نه هرگز چنین نیست که می پندارند ، و انکار قیامت می کنند ؛ بلکه زمانی که جان انسان به سینه برسد و به استخوانهای ترقوه و گلو که آخرین نفس و دم انسانی است برخورد کند ، و در آن حال گفته شود : کیست که درمان کند ، و دعا و تعویذی بدهد ، و رُقیهای بنویسد ؟ و در آن هنگام که دیگر دست از همه چیز کوتاه ، وامید قطع گردد و فراق و جدائی را نزدیک ببیند ، و ساقهای پایش به هم بچسبد و تکان نخورد و دیگر قدرت بر حرکت نداشته باشد ( یا آنکه همین حال احتضار و سکرات مرگ که حال اُفول تن است به ساقهٔ آخرت که طلوع عوالم غیب است بپیوندد ، یا آنکه ملائکهٔ رحمت یا غضب النقدر زیاد و فراوان گرد آمده و ساقه یعنی کوچه داده و از میان آن این

بنده را به مقصد برند ) در آن وقت ، موقع حرکت دادن و سوق دادن بسوی پروردگار تو است ای پیامبر! »

فَلاَ صَـدَّقَ وَ لاَ صَلَّى \* وَ لَكِن كَـذَّبَ وَ تَوَلَّى \* ثُـمَّ ذَهَبَ إلَى أَهْلِهِ يَتَمَطَّى \* أُولَى لَكَ فَأُولَى \* ثُمَّ أُولَى لَكَ فَأُولَى .

این آیات دربارهٔ أبوجهل نازل شده است که پیغمبر صلّی الله علیه و آله و سلّم را مسخره می کرد و دعوت آن حضرت را به نماز و زکوة و روز بازپسین افسانه می گرفت. آیه می گوید:

«نه تصدیق می دهد ونه نماز بجای می آورد ، ولیکن إنکارخدا و تکذیب روز قیامت می کند و بر حقائق جهان و کلام خدا و رسولش پشت می کند . و سپس از نزد رسول خدا بسوی اهل خود متکبّرانه می رود ، و در نزد آنان به جسارت به رسول خدا افتخار می کند .

آری ! جهنّم سزاوار اوست ، پس سزاوارتر برای او از هر چیز آتش دوزخ است . »

أَيَحْسَبُ الإِنْسَانُ أَنْ يُـتْرَكَ سُـدًى \* أَلَـمْ يَـكُ نُطْفَـةً مِّـن مَّنـيً لِيُمْنَى \* ثُـمَ كَانَ عَلَقَـةً فَحْلَـقَ فَسَـوَّى \* فَجَعَـلَ مِنْـهُ الزَّوْجَيْـنِ الذَّكَـرَ وَ الأَنْثَى \* أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِر عَلَى أَن يُحْيىَ الْمَوْتَى .\

« آیا انسان گمان می کند که مهمل خلق شده و در برابر عالم آفرینش تعهد و مسؤولیّتی ندارد ؟ آیا این انسان اصلیش از منی ریخته شده نبود ؟ و سپس در رحم مادر بصورت و شکل علقه و خون بسته شده درآمد ، و پروردگار او را به شکل و صورت معیّن و اعضاء و

١- آيات ٢٢ تا ٤٠ ، از سورة ٧٥ : القيامة

جوارح و حواس معتدل آفرید ، و به غرائز و ملکات او را تسویه فرمود . و آن خدائیکه از انسان دو زوج مرد و زن را قرار داد ، آیا چنین پروردگار قدرتمندی نمی تواند مردگان را زنده کند و آنها را به جزای کردار و رفتارشان برساند ؟»

در روایت است که حضرت أمیرالمؤمنین علیهالسّلام این آیه را بسیار تلاوت می کردهاند: أینحسّب الإنسّان أن یُشرّک سُدی «آیا انسان چنین می پندارد که مُهمل آفریده شده و به خود واگذارده شده است ؟» و اشک از چشمانشان جاری می شد. و هر وقت این آیه را تلاوت می کردند ، مکرراً می خواندند . ا

أميرالمؤمنين خبر دارد كه در پس اين پــرده چـه خـبر اسـت ؛ او امام است ، عالِم السّر والخفيّات اســت ، عـالَم غيـب و شــهادت مشـهود اوست .

ابن حجر هیثمی مکّی مینویسد:

وَ كَانَ عَلَى تُنسَى شَهْر رَمَضَانَ اللَّذَى قُتِلَ فَيهِ يَفْطُرُ لَيْلَةً عِنْدَ الْحَسَنِ وَ لَيْلَةً عِنْدَ عَبْدِ اللّهِ بْنِ جَعْفَرٍ ، وَ لا يَزيد لُ الْحَسَنِ وَ لَيْلَةً عِنْدَ عَبْدِ اللّهِ بْنِ جَعْفَرٍ ، وَ لا يَزيد عَلَى ثَلاَثِ لُقَم وَ يَقُولُ : أُحِبُّ أَنْ أَلْقَى اللّهَ وَ أَنَا خَمِيصٍ . \ عَلَى ثَلاَثِ لُقَم وَ يَقُولُ : أُحِبُّ أَنْ أَلْقَى اللّهَ وَ أَنَا خَمِيصٍ . \

می گوید: «حضرت در ماه رمضانی که در آن ضربت خورده و شهادت یافت ، اینطور بود که یک شب در نزد حضرت امام حسن

۱- ضمن داستانی سیّد ابن طاووس در کتاب «الملاحم و الفتن» طبع نجف، ص ۱۵۶ ذکر می کند.

٢\_ « الصّواعق المحرقة » ص ٨٠

علیهالسّلام افطار مینمود ، و یک شب در نزد حضرت امام حسین علیهالسّلام ، و یک شب در نزد عبداللّه بن جعفر (که برادرزادهٔ آن حضرت و شوهر حضرت زینب بود) . و هیچگاه از سه لقمه تجاوز نمی کرد و می فرمود: من دوست دارم که در هنگام رحیل گرسنه باشم .»

فَلَمّا كَانَتِ اللَيْلَةُ الَّتِ عَتِلَ فَى صَبِيحَتِها [عَلَى ُ بنُ أَبَى طَالِبِ ] أَكْثَرَ الْخُروجَ وَ اللّهِ مَا كَذَبْتُ وَ أَكْثَرَ الْخُروجَ وَ اللّهِ مَا كَذَبْتُ وَ مَعَلَ يَقُولُ : وَ اللّهِ مَا كَذَبْتُ وَ مَا كُذَبْتُ وَ مَا كُذَبْتُ ، وَ إِنَّهَا اللَيْلَةُ الَّتِي وُعِدْتُ . \

«در آن شبی که در صبحش علی بن أبی طالب ضربت خورده و به شهادت رسید ، زیاد از اطاق خارج می شد و نگاه به آسمان می کرد و می فرمود : قسم به خداوند نه من دروغ می گویم ، و نه دروغ به من گفته شده است ؛ این شب همان شبی است که به من وعده داده شده است .»

آری! این شب ، شب وصالست . شب ملاقات و زیارت محبوب است .

حضرت در آن شب بسیار منقلب بود . انقلاب آن حضرت روی سعهٔ نفس و عظمت ظرفیّت و استعداد بود . ظرفیّت او همه موجودات است ، چون امام قلب عالم است ، و بر هر موجودی إفاضهٔ وجود از ذات مقدّس پروردگار بوسیلهٔ او می شود ؛ بنابراین رحلت او تکان به همهٔ موجودات ارضی و سمائی خواهد داد ، و در

۱- همان مصدر

سرً هر موجودی انقلاب مشهود خواهد بود ؛ و اینست معنای انقلاب امام در هنگام رحلت .

سیمای مبارک و چهرهٔ مُنیر حضرت أمیرالمؤمنین علیهالسّلام حکایت از ظهور همهٔ موجودات میکند، و قلب مبارکش به طّپش قلب همهٔ موجودات می طید.

سِعه و ظرفیّت هیدجیها و طالقانیها به اندازهٔ ظرفیّت خودشان بوده است ؛ همین که پیمانه شان سرآمد ، لبریز میگردد و از شادی و شعف در پوست نمی گنجند .

ولى سِعهٔ أميرالمؤمنين از آسمانها و زمين وتمام قلوب بنى آدم و قلوب جن و ملك بيشتر است .

او حائزِ جميع مقامات مُلک و ملکوت است. او دارای مقام ولايت كلّيهٔ الهيّه ، و متصرّفِ در عالم إمكان است ؛ و چنين حركتی لرزه به عالم وجود خواهد انداخت.

وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضَ ؟ وسعت تخت حكمراني پروردگار به اندازهٔ آسمانها و زمين است ، و اين سعه و گشايش نسبت به سعه و گشايش عرش خدا ناچيز است ؛ و عرش خدا دل مؤمن است .

آنهم چه مؤمنی ؟ أمیرالمؤمنین علیهالسّلام ، که میوه عالم خلقت و نتیجه و عصارهٔ آفرینش و جوهرهٔ وجود است .

أمير المؤمنين مي خواهد رحلت كند ، رحلت مطلقه بسوى

١- قسمتي از آيهٔ ٢٥٥ ، از سورهٔ ٢ : البقرة

حبيب .

درآن شب چه خبر است ؟ خدا چه اقتضائی پیش آورده است ؟ چه قسم میخواهد از یگانه وزیرش و خلیفهاش در روی زمین و از افتخار بنی آدم پذیرائی کند ؟ حوریه ها و فرشتگان سماوی در چه حالند ؟ در مرغان هوا و ماهیهای دریا و جنبندگان روی زمین این هیاهو و غوغا چیست ؟ سنگها چرا بجای اشک روان ، خون می گریند ؟ أنبیاء عظام و پیامبران مرسل در چه حالی هستند و چگونه انتظار مقدم علی را دارند ؟ حضرت رسول صلّی الله علیه و آله و سلّم در چه حالیست ؟

سخن سربسته گفتی با حریفان خدا را زین معمّا پرده بردار

مجلس پنجم

مجانست خواب و مرگ

قال اللهُ الحكيمُ في كتابه الكَريم:

اللّه مُ يَتَوَقَّى الأنفُس حِينَ مَوْتِهَا وَ الَّتِى لَمْ تَمُتْ فِى مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ اللّهِ يَتَوَقَى الأنفُس عَلَيْهَا الْمَوْت وَ يُرسْلُ الأحْرى إلّى أَجَلِ فَيُمْسِكُ النَّحِينَ فَي ذَلِكَ لأَيَات لِّقَوْم يَتَفَكَّرُونَ.

این آیهٔ کریمه ، چهل و و مین آیه ازسورهٔ زمر که سی و نهمین سوره از سورههای قرآن مجید است می باشد .

می فرماید: «خداست که جانها را می گیرد در وقت مرگ آنها، و نیز آن جانهائی را که در خواب رفته و مرگ آنها نرسیده است. پس آن جانهائی را که حکم مرگ را بر آنها جاری کرده در نزد خود نگاه میدارد و دیگر به بدن باز نمی گرداند، ولیکن آن جانهائی که در خواب رفته و هنوز مرگشان نرسیده است آنها را رها نصوده تا هنگام بیدار شدن به

۱– مطالب گفته شده در روز پنجم ماه مبارک رمضان

بدن برگردند و تا أجل مسمًّى و زمان معیّن در بدن باقى باشند ؛ و در این امر نشانه هائى از قدرت و توحید اوست براى مردمانى که در آیات سبحانیّهٔ او تفکّر بنمایند .»

این آیهٔ مبارکه صراحت دارد بر آنکه مرگ و خواب از جنس واحدند ، و یک حکم را دارند . در حال مرگ و در حال خواب در هر دو حال خداوند جان را می گیرد ، لیکن ، آن کسیکه اجلش رسیده است ، آن جان را نگاهداشته ، و آنکه اجلش نرسیده است ، جان را در موقع بیداری به او برمی گرداند .

و اين مسأله بسيار شايان دقّت است .

اولاً: گرفتن جان را که مشترک بین خواب و مرگ است به لفظ «توفّی» بیان کرده است نه به لفظ «قبض». چون معنای توفّی، بیان کرده است نه به لفظ «قبض». چون معنای توفّی، بیاه معنی گرفتن و اخذ نمودن است ولیکن معنای قبض ، گرفتن و ربودن است . در حال مرگ و خواب خداوند جان را می گیرد به واقعیّت و حقیقت گرفتن ؛ ولی در حال مرگ علاوه بر این قبض می کند یعنی می رباید که دیگر حاضر به بازگشت نیست ، و در حال خواب به همان توفّی اکتفا نموده و سپس جان را رها می کند .

و نیز در آیهٔ دیگری که درخصوص خواب وارد شده است به لفظ توفّی تعمیر شده است:

وَ هُو َ اللَّذِى يَتَوَفَّاكُم بِاللَّهِ وَ يَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعُثُكُم فَرَج عُكُم ثُمَّ يُنَبِّئُكُم بِمَا يَبْعَثُكُم فَرِج عُكُم ثُمَّ يُنَبِّئُكُم بِمَا

## كُنتُمْ تَعْمَلُونَ . '

« و اوست آن خدائی که شما را در شب توفّی می کند و بسوی خود میبرد ، و از همهٔ کردار و افعال شما در روز مطّلع است . و بعد از توفّی در خواب ، شما را در روز برمی انگیزد تا هنگامیکه آن وقت اجل مسمّی سرآید . سپس به سوی اوست بازگشت شما و سپس آگاه می سازد شما را به آنچه انجام داده اید .»

و ثانیا : آنچه را که خداوند توفی میکند جانهای آدمی است : یتوفی الأنفس ، و جان و نفس همان روح است .

بنابراین در حال مرگ و خواب روح انسان از این عالم به عالم دیگر می رود نه بدن انسان .

در حال خواب بدن انسان روی زمین است و روح انسان سیر در عوالم دیگر می کند و سپس برمی گردد ، و در حال مردن بدن روی زمین یا زیر زمین است و روح به عوالم دیگر می رود و برنمی گردد .

و شاهد بر این معنی آنکه در این آیه آمده است یتوفاکم «خداوند شمارا می گیرد و توفی می کند .» و نفس انسان حقیقت انسان است که درمحاورات و گفتگوها به من و تو و او و ما و شما و آنها تعبیر می شود . و اگر کسی گفت : من چنین کردم و چنان گفتم ، مراد از لفظ من روح و جان اوست نه بدن او . و حقیقت أنا و أنت و هو و کم وغیر آنها از ضمائر عربی روح است که خداوند آنرا در حال مردن اخسند می کند .

١- آية ٦٠ ، از سورة ٦ : الأنعام

و شاهد دیگر آنکه در سورهٔ انشقاق می فرماید: یَاأَیُّهَا الإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَاقِیهِ . \

«ای انسان! حقّاً که تو با سعی و کوشش و تعب راه پر رنجی را بسوی پروردگارت درمی نوردی و بالأخره به شرف ملاقات او خواهی رسید.»

این خطاب ، خطاب به حقیقت انسان است که روح است نه بدن او . روح را خداوند از عوالم تجرّد آفریده و بدن را برای استکمال قوا به او عنایت فرموده تا از این عالم حرکت کند و پس از طی عوالم دیگر دائماً بسوی خدا رفته و به مقام لقاء حضرتش نائل آید .

و شاهد دیگر آنکه در سورهٔ مؤمنون خداوند جهنّمیها را مورد خطاب قرار داده است که:

قَالَ كَمْ لَبِثْتُمْ فِى الأرْضِ عَدَدَ سِنِينَ \* قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمُ فَلْ لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَسْئَلِ الْعَادِينَ \* قَالَ إِن لَّبِثْتُمْ إِلاَّ قَلِيلاً لَّوْ أَنَّكُم مُ كُنتُم تَعْلَمُونَ . `
تَعْلَمُونَ . `

« شما چقدر در روی زمین درنگ کردید؟ آنها در پاسخ می گویند: ما یک روز یا مقداری از یک روز را توقّف کردیم . خداوند می فرماید: اگر شما اهل علم و بینش بودید می دانستید که درنگ نکردید مگر زمان اندکی را .»

در این آیات به حیات وزندگی روی زمین به لفظ «لَبث» که همان

١ - آيه ٦ ، از سوره ٨٤ : الانشقاق

٢\_ آيات ١١٢ تا ١١٤، از سورة ٢٣: المؤمنون

معنی توقف و درنگ را دارد تعبیر نموده است. و درنگ کردن دربارهٔ کسی صادق است که راهی را طی می کند و آن راه طولانی بوده و در بین راه توقفی دارد ، مثل آنکه انسان قبل از ایسن عالم مراحلی را طی کند تا بدین عالم بیاید و مدتی درنگ کند و سپس از ایسن عالم کوچ نموده و ارتحال کند . و این راجع به روح و جان آدمی است که در عوالم ذَر بوده و سپس به عالم ماده آمده و در روی زمین لباس ماده را پوشیده و سپس این لباس را کنده و رها نموده و به عالم برزخ و قیامت رهسپار شده است ؛ روح ، لباس کهنهٔ بدن را خلع می کند و یا به خلعت الهیه مخلّع می گردد و یا به عقوبت و واکنش أعمال خود مبتالا می شود . بنابراین صحیح است که توقف او را دردنیا به لفظ «لبث» در این گفت و شنودها تعبیر نمود ؛ و اگر خطاب با انسانی بود که قوامش به بدن بوده و با خراب بدن فانی و نابود می شد ، نباید به لفظ درنگ و توقف تعبیر نمود بلکه باید به لفظ سکونت یا اقامت و آمثال اینها بازگو

در كتاب «معانى الأخبار» روايت مىكند از محمّد بن قاسم مفسّر از أحمد بن حسن حسينى از حضرت امام حسن عسكرى عليه السّلام كه أن حضرت فرمود:

پدرم حضرت إمام على بن محمد النقى عليهماالسلام به عيادت يكى از اصحابش كه در بستر مرض افتاده بود تشريف آورد، ديد آن مرد گريه مىكند و از ترس مرگ در جزع و فزع است.

حضرت فرمود: ای بندهٔ خـدا! تو از مرگ در هراس و گریهای

برای آنکه معنای مردن را نمی دانی .

و سپس فرمود : من از تو سؤالی می کنم جواب مرا بگو!

اگرفرضاً تمام بدن تو را چرک وکثافات فرا گیرد واز بسیاریِ ایسن چرکها و کثافات و پلیدی هائی که بر تو نشسته در رنج و آزار باشی، و در عین حال قرحه و دمل هائی در بدن تو پدیدار شود و مرض جرب و سودای خشک پیکر تو را فراگیرد، و بدانی اگر در حمّام بروی و تمام اینها را بشوئی تمام این مرضها و کثافات از بین می رود و بدن تو پاک و پاکیزه می شود، آیا دوست داری که به حمّام بروی و شستشوئی بنمائی و تمام این چرکها و آفات را از خود دور کنی ؟ یا آنکه رفتن به حمّام را ناپسند داری و حاضر نیستی بدانجا گامی نهی، و با تمام این آفات و عاهات صبر می کنی و می سازی ؟

مریض عرض کرد: یابن رسول الله! دوست دارم به حمّام بروم و تمام این آلودگیها و پلیدیها را بزدایم.

حضرت فرمود: مرگ برای انسان مؤمن در حکم همین حمّام است ، و برای تطهیر و شستشو است . آنچه از گناهانی که انجام دادی و بواسطهٔ طول مرض و سائر امور هنوز از بین نرفته و باقی است ، بواسطهٔ مرگ تمام آنها از بین می رود و از بدیها و گناهان پاک و پاکیزه بیرون می آئی .

ای مرد! بدان که چون بر مرگ وارد شوی و از این دریچه عبور نمائی ، از هر گونه اندوه و غصّه و آزار و رنجی نجات خواهی یافت. و در دامان هر گونه سرور و فرح و انبساطی قرار خواهی گرفت.

در این حال چنان این سخنان در آن مریض اثر کرد که دلش آرام گرفت و از طپش ایستاد ، و با نهایت خرسندی و نشاط چشمان خود را فرو بست و جان به جان آفرین تسلیم نمود و رحلت کرد .'

و نيز در كتاب «معانى الأخبار» با همين سند روايت مى كند مرحوم صدوق از حضرت امام على النّقى عليه السّلام كه فرمود: از پدرم حضرت امام محمّد بن على الجواد صلوات الله عليهما سؤال شد كه چرا اين مسلمانان از مرگ ناراحتند و آنرا ناپسند دارند؟

حضرت فرمود: چون به حقیقت مرگ جاهلند، روی این زمینه مرگ را مکروه دارند. و اگر آنها مرگ را بشناسند و از اولیای خدا باشند بسیار مرگ را دوست میدارند، چون میدانند که آخرت برای آنها بهترا ز دنیاست.

سپس حضرت به سؤال کننده فرمود: ای بندهٔ خدا! چـرا کـودک و آدم دیوانه از خوردن داروئی که برای صحّت و عـافیت بـدن او مفیـد اسـت خـودداری میکنـد. و از اسـتعمال دوائـی کـه درد و رنــج او را برطرف میکند اجتناب میورزد ؟

عرض کرد : چون مریضِ دیوانه و کودک به منافع و خواص ّدارو جهل دارند .

حضرت فرمود: سوگند به آن خدائی که محمّد صلّی اللــه علیه و آله و سلّم را براستی برای مقام پیامبری برگزیـده، فائدهٔ مرگ بـرای کسیکه خـود را مستعد و آمادهٔ مردن کند بیشتــر است از منفعــت این

۱- «معانى الأخبار» ص ٢٩٠

دارو برای این شخص مریض. مردم اگر بدانند که بواسطهٔ مرگ چه نعمتهای بزرگی را درمی یابند، هر آینه مرگ را دوست می دارند بیشتر از مقدار دوستیای که شخص عاقلِ با احتیاط داروی دافع آفت و جالب سلامت خود را دوست دارد. '

ونيز در كتاب «معانى الأخبار» از محمّد بن قاسم مفسّر جرجانى از أحمد بن حسن حسينى از حسن بن على ناصرى از پدرش از حضرت محمّد بن على الجواد عليهماالسّلام روايت مى كند كه:

از حضرت امام زین العابدین علیه السّلام سؤال شد که: مرگ چیست ؟

حضرت فرمود: مرگ از برای مؤمن مانند کندن لباسهای چرکین جانور گذارده، و مانند باز کردن غلها و بندهای سنگین، و تبدیل کردن آنهاست به فاخرترین لباسها با پاکیزهترین و مطبوع ترین بوها، و سوار شدن بر بهترین و راهوار ترین مرکبها و وارد شدن در شایسته ترین منزلها.

و مرگ از برای کافر مانند کندن لباسهای فاخر و انتقال از منزل مألوف و مأنوس خود ، و تبدیل کردن آنهاست به چرکین ترین لباسها و خشن ترین آنها و به وحشتناک ترین منزلها و شدید ترین عذابها .۲

باری ، منظور از بیان این روایت اینستکه بعد از مرگ ، روح زنـده است ومعذّب و یا متنعّم است ، و عیناً مانند خوابی است که انسان میکند

۱ و ۲ ــ «معانى الأخبار» ص ۲۹۰ و ص ۲۸۹

و در حال خواب دیدن یا مسرور است به دیدن مناظر دلفریب و یا مغموم است به مشاهدهٔ صحنههای دهشت انگیز ؛ و هر دوی آنها از یک مقوله هستند.

و شاهد بر این مطلب آنکه در کتاب «معانی الأخبار» با همین سندی که أخیرا ذکر شد روایت می کند از امام محمد تقی علیهالسلام که چون از آن حضرت از حقیقت مرگ سؤال شد ، در پاسخ فرمودند : مرگ همین خوابی است که هر شب به سراغ شما می آید ؛ با این اختلاف که مدتش طولانی است و انسان در این خواب بیدار نمی شود مگر روز قیامت . افرادی که در حال خواب ، خواب می بینند

می گردند ، یا به انواع دهشتها و وحشتها که قابل توصیف و تقدیر نباشد دچار می گردند ؛ چگونه است حال سرور و شادمانی آنها یا حال دهشت و اضطراب آنها در خواب ؟ همینطور است مرگ و احوالاتی که در آن حال بر انسان پیش می آید ؛ پس آمادهٔ مرگ شوید!

و در آن حال به أنواع فرح كه به وصف و اندازه نيايد شاد خاطر

این روایت صریح است بر اینکه خواب و مرگ یکی است، منتهی مرگ قدری عمیق تر است و سنگین تر و خواب قدری سطحی تر است و سبکتر.

پس می توان گفت که مرگ خوابی است سنگین ؛ و خواب مرگی است سنگ . ۲

۲ - و بر همین اصل در «مصباح الشریعة» (طبع مر کلأ نشر كلاب \_ طهران ، ←

۱-همان مصدر ، ص ۲۸۹

تمام فلاسفه و حکمای بزرگ جهان متحیّرند که حقیقت خواب چیست ، کما اینکه همه متحیّرند که حقیقت مرگ چیست ؟ و هیچیک از آنها تا بحال نتوانسته است به أسرار خواب پسی برد و از حقیقت آن پرده بردارد ، کما اینکه هیچیک از آنها نتوانسته است به اسرار مرگ پی برد و به واقعیّت آن دست یابد .

فرقی که میان آن دو می توان گذاشت اینستکه در حال خواب بدن می افتد، و اعمالی که بدن انجام می دهد سبکتر می شود ؛ خون آرام تر می گردد. اعصاب استراحت بیشتری دارند، قلب و سائر اعضای رئیسه و غیر رئیسه و جوارح و أمعاء خفیف تر حرکت کرده و بکار خود ادامه می دهند. بدن تا حدودی حرارت خود را از دست می دهد و لذا در حال خواب آدمی بیشتر سرما می خورد و باید روی خود ملحفه ای بکشد ؛ امّا در مواقع بیداری چنین نیست، چرا ؟

 <sup>⇒</sup> سنهٔ ۱۳۷۹) باب ٤٩، ص ٢٩ وارد است كه: قال الصّادِق عَلَيْهِ السَّلامُ: إنَّ النَّوْم أخوالْمَوْتِ؛ و اسْتَدِلَّ بهِ علَى الْمَوْتِ الَّذِى لاَ تَجدُ السَّبيلَ إلَى الاِنْتِباوِ فيهِ، و الرُّجوع إلَى إصْلاح ما فات عَنْك . « خواب برادر مرگ است؛ و مرگ را با خواب قياس كن، و خواب را دليل و راهنما بگير براى مردنى كه در آن هيچ راهى بسوى بيدارى و رجوع به دنيا براى اصلاح مافات و تدارك و جبران آنچه از تو فوت شده است نيست.»

و نيز در «الجامع الصّغير» سيوطى ، طبع چهارم مطبعة مصطفى البابى الحلبى \_ مصر ، ج ٢ ، ص ١٨٩ از رسول خدا صلّى اللّه عليه و آله روايت كرده است كه : النّوْمُ أخو الْمَوْتِ ، و لا يَموت أهْلُ الْجَنّة . ودر «كنوز الحقائق» ص١٤٣ بدين عبارت روايت كرده است كه : النّوْمُ أخو الْمَوْتِ، و أهْلُ الْجَنّة لا يَضامونَ و لا يَموتون .

فرق خواب و مرگ

برای اینکه در حال خواب روح علاقهٔ خود را نسبت به بدن کم می کند ، امّا قطع علاقه نمی کند ، بلکه فی الجمله علاقه باقی است و بواسطهٔ همین اندازه علاقهٔ اجمالی است که بدن اعمال خود را انجام می دهد .

در وقت مردن روح علاقهٔ خود را بكلّی قطع می كنـد و در عـالم تجرّد محض و مطلق می رود .

همینطور که در وقت خواب روح حرکت می کند به عالم تجرد فی الجمله که همان عالم ملکوت أسفل و عالم صورت و مثال است و بدن به زمین می افتد، در وقت مردن نیز روح حرکت می کند به همان عالم یا به ملکوت أعلی و عالم معنی و عالم نفس و بدن را یکه و رها می گذارد. پس خواب، مرگ چند ساعت است و مرگ، خواب دائمی و همیشگی. و بین مرگ چند سال و چند صد سال و چند هزار سال تفاوتی نیست، کما اینکه بین خواب یک دقیقه و یک ساعت و چند ساعت تفاوتی نیست.

و همینطور که در درجات خواب اختلاف مشاهده می شود، بعضی خوابشان سبک است، با یک حرکت مختصر یا صدای مختصری بیدار می شوند، و بعضی خوابشان سنگین است، و بعضی سنگین تر که با حرکت شدید و با غرس صدای طیّاره و رعد نیز بیدار نمی شوند؛ همچنین بعضی از مردم مرگشان سبک است، به مجرد دعوت بسوی مقام عز دوالجلال و حرکت برای قیامت کبری زنده می شوند و کوچ می کنند، و بعضی مرگشان سنگین وسنگین ترتا

بحدی که باید در صور دمیده شود تا جانها بیدار شـود و زنـده گـردد و در قیامت کبری حاضر شود.

یا به عبارت دیگر می توان گفت: انسان در حال حیات و زندگی خوابهای موقّت و کوتاهی می کند و سپس بیدار می شود، ولی در حال مرگ یک خواب طولانی می کند، و پس از آن بیدار شده و زنده می گردد.

کرم ابریشم و دورانهای مختلفی که بر این حیوان میگذرد بسیار موجب عبرت و شگفت است. افرادی که دورانهای مختلفهٔ آنرا بچشم دیدهاند از دوران ابتدائی تا دوران نهائی ، می توانند عبرتها بگیرند و یک دوره درس معاد را در این حیوان مشاهده کنند.

حقیر در سن طفولیّت علاقه ای به پرورش این حیوان داشتم و سالیان متوالی در فصل بهار در منزل مقداری از آنرا تربیت مینمودم.

تخم این حیوان سفید رنگ و قدری از دانهٔ خشخاش بزرگتر است.

در فصل بهار همینکه درخت توت برگهایش جوانه می زند این تخم باز می شود و کرم ریز سیاه رنگی به اندازهٔ ضخامت ته سنجاق و به درازای چند میلیمتر از آن خارج می گردد ، و از برگ توت تغذیه می کند و کم کم بزرگ می شود ، و بعد در خواب فرو می رود . خواب ش تقریباً دو شبانه روز طول می کشد .

در حال خواب پاهایش روی زمین و دستها و سرش بلند است ، و أبداً راه نمی رود و غذا نمی خورد . اگر دست به او زنیم مختصر

حرکتی میکند که فقط معلوم می شود زنده است.

بعد از دو شبانه روز بیدار می شود ، بدین طریق که پوست عوض می کند ؛ پوست سابق خود را می گذارد و از میان آن با پوست تازه و بدنی تازه و نو خارج می شود . در این حال قدری بزرگتر و رنگش سفیدتر است .

و سپس مشغول خوردن غذای مختص بخـود یعنی بـرگ تـوت میگردد تا مدّت چندین روز ، کمکم بزرگتر میشـود و رنگـش بـازتر میگردد .

برای مرتبهٔ دوّم به خواب می رود و دو شبانه روز به همان کیفیّت اوّل می خوابد و پس از دو شبانه روز بیدار می شود ، و باز پوست عوض کرده و با بدن شاداب تر و تازه تر بسراغ برگ توت می رود .

چندین روز دیگر تغذیه می کند و باز بخواب می رود و پس از گذشتن دو شبانه روز بیدار می شود و پوست جدیدی عوض می کند. دراین حال بسیار شکلش با سابق تفاوت دارد ، بندهای بدنش مشخص و سرش مشخص و شکل پاها و دستها معلوم ، و حتّی در موقع نفس کشیدن ، شکل ورود و خروج نَفَس در ریهٔ او که درناحیهٔ پشت او و به منزلهٔ ستون فَقَرات انسان است و برار دارد ، مشهود و معلوم می گردد . و مشغول خوردن غذا می شود ، و بطوری برگ توت را می جود که صدای آن مانند بُرش از ، موئی به گوش می خورد . و چندین روز به همین منوال می گذرد .

این حیوان معصوم باز به خواب میرود مانند خوابهای سابق، و

سپس بیدار می شود و پوست عوض می کند . در اینحال که معلوم است حیوان به مرحلهٔ بلوغ خود رسیده است ، رنگش کاملاً سفید کمی مایل به آبی رنگ ، ضخامتش تقریباً به اندازهٔ ضخامت یکدانه نخود و هستهٔ خرما ، و طول قامتش تقریباً هفت یا هشت سانتیمتر می باشد . مدتی از غذای خود می خورد تا به مرحلهٔ کمالش می رسد .

حالا دیگر میخواهد این زندگی و حیات را وداع گوید . این حیوان کم کم برای خود قبری میسازد ، و در حال ساختن این قبر کم کم مشغول مردن میشود ؛ سَکَرات موت بر او غلبه می کند و کاملاً گیج می شود .

قبر او عبارت است ازپیلهٔ او که با لعاب دهان خود \_ که مانند نخ نازکی دائماً و متّصل بهم بیرون می آورد \_ بنا می کند . این قبر برای او لازم است چون اگر خود را در میان آن مخفی نکند در اوّل وهله مورچه که بزرگترین دشمن اوست او را پاره پاره نموده و به لانه خود میبرد ، و گنجشکان نیز یکباره او را بلعیده و فاتحهاش را می خوانند ، و یا در زیر دست و یا له می شود .

این پیله یا قبر را در میان شاخههای درخت توت یا در همان صندوق و ظرفی که او را در آن گذاردهاند بنا میکند، و به اندازهای ظریف و لطیف است که آدمی خود را بدان محتاج دیده و بنام ابریشم برای تهیهٔ لباس از آن بهرهبرداری مینماید.

باری! هنگام سکرات موت و رسیدن حال مرگ، شروع به خارج کردن لعاب دهان خود کرده و دائما به دور خود می تند تا در

مدّت تقریباً یک شبانه روز این پیله دور او را کاملاً احاطه کرده و کمکم این کرم بلند قامت کوتاه می شود ، و تا هنگامی که پیله تماماً تنیده شد تقریباً قامتش به اندازهٔ ثلث قامت اصلی او می شود .

در وقتی که پیله کاملاً تنیده شد حیوان در داخل آن میخوابد ؟ خوابی طولانی که به مدّت تقریباً بیست روز طول میکشد . امّا در این مدّت دیگر این حیوان به شکل کرم نیست ، چنان در خودش جمع شده و سر و پاها و دستهایش در بدنش فرو رفته و به اندازهای کوتاه شده که هیچ شباهت با آن کرم سابق ندارد .

درازایش تقریباً یک سانتیمتر ، و اگر پیله را بشکافند می بینند این حیوان بصورت یکدانه لوبیای سوخته یا بصورت یک دانه تخم زنبور درآمده و بتمام معنی خشک شده و مرده است .

این حیوان به هیچ چیز شبیه نیست جز یک موجود جامد مرده ، امّا مرده نیست ؛ در داخل پیله چه سیرها دارد ، چه حرکتهائی در جوهرهٔ وجودش موجود است که در هر لحظه او را از مرحلهای به مرحلهٔ دیگر کشانده و از حالی به حال دیگر تحویل داده و در مقام سیر تکاملی وجود او پیوسته او را به أعلی مدارج نزدیک میسازد .

تا اینکه کمکم زنده می شود و سرازاین خواب گران برمی دارد ، و قبر خود را با لعاب دهان خود می شکافد و از پیله و قبر خارج شده و در صحرای محشر حاضر می شود .

ولی عجیب شکلی پیدا کرده و عجیب سیمائی به هم زده است! آن کرم دراز در این هنگام یک پروانه است. دو بال بزرگ دارد،

دو بال کوچکتر روی آن دو بال قرار دارد ، دو چشم دارد روشن و درخشان بعین چشم پروانه ، دو شاخ دارد مانند دو شاخ پروانه ، پاهایش که سابقاً عقب بود الآن در زیر سرش قرار گرفته ، شکمش مانند شکم پروانه قسمت فوقانیش ضخیم و قسمت تحتانیش باریک شده است .

به اندازهای بدن و بالهایش ظریف و لطیف شدهاند که اگر کسی با دست خود مختصر اشارهای کند آثار گرد لطیف آنها بر روی دست او خواهد نشست.

سبحان الله چه خبراست ؟ این چه موجودی است ؟ این چه تطور و چه تکاملی است ؟

این یک نمونه و مثال از مردن و تطورات آن و زنده شدن است.

گرچه حالاتی که برای این حیوان بیان کردیم مثال از برای مردن نیست بلکه مجرد تشبیه است ؛ چون تمام دورانهائی را که این کرم طی کرده است همهٔ آنها متعلّق به عالم طبع و مادّه بوده و به عالم برزخ و صورت نرفته است ؛ ولی این تشبیه برای تطورات انسان و موت و حیات بعدی او بسیار مفید است .

این تشبیه برای دوران موت انسان و خفتن او در میان قبر و تمام شکل و اندام و لیّهٔ خود را از دست دادن و چشم و گوش و جوارح را بخاک فنا سپردن ، و برای نشان دادن آنکه این تغییرات دلالت بر فقدان حیات نمی کند بسیار جالب و قابل توجّه و ملاحظه است .

همین انسان در قیامت به صورت و شکل دیگری که همان

صورت واقعیّهٔ نفس ناطقهٔ اوست حضور پیدا میکند ، منتهی قیامت این کرم بعد از بیست روز است و قیامت انسان بیشتر .

همینطور که این کرم خوابید و بیدار شد ، انسان میخوابد و بیدار می شود .

همینطور که این کرم مرد و زنده شد ، انسان می میرد و زنده می شود .

برای اینکه این مطلب کاملاً روشن شود ، ناچار از توضیحی بسیار روشن و روان هستیم ؛ هر چند مطالبی که در این زمینه بیان می کنیم سعی می نمائیم که تا حد ما امکان مطالب ساده و قابل ادراک باشد.

انسان دارای سه مرحله است: اوّل بدن او که به عالم طبع و مادّه تعبیر می شود ، دوّم قوای فکریّه و تخیّلیّه که از آن به عالم مثال و صورت تعبیر می شود ، سوّم روح و نفسس او که از آن به عالم نفس تعبیر می گردد .

این سه مرحله از هم جدا نیستند بلکه داخل یکدیگرند ، نـه مثل آنکه یک نخود را با یک لوبیا پهلوی هم قرار دهیم ، و نـه مانند آنکـه یک قاشق را داخل استکان و استکان را داخـل ظرفی بگذاریم ، بلکـه بدن منفک از صورت و صورت منفک از روح نیسـت ؛ بـدن منـدک در صورت و صورت مندک در نفس است .

تشبیه : یک دانه گردو یا یکدانه بادام جسمی دارد و روغنی دارد و عصارهای دارد . مرحله اوّل جسم اوست که همان پیکر او را تشکیل

میدهد، مرحلهٔ دوم روغن است که خارج از جسم نیست بلکه در تمام اعضاء و اجزاء این جسم است و حکم جان او را دارد، مرحلهٔ سوم جوهره و اسانس است که او نیز خارج از روغن نیست بلکه در تمام ذرات روغن منتشر و حکم جان و روح آن را دارد.

ولی این تشبیه از دو جهت با مورد بحث که اندکاک بدن در صورت و صورت در نفس باشد تفاوت دارد .

جهت اوّل آنکه در دانهٔ بادام ، عصاره و جوهره مندک در روغن و روغن مندک در دانهٔ بادام است امّا در مورد بحث بعکس ؛ جسم مندک در صورت و مثال ، و مثال مندک در نفس است .

جهت دوم آنکه در دانهٔ بادام عصاره واقعاً داخل روغن و روغنن و روغنن در حقیقت داخل در اجزای دانه است ؛ امّا در مورد بحث دخول نیست بلکه روح ، إحاطه و سِعهٔ به مثال دارد و مثال احاطه و سعهٔ به بدن دارد . و از باب ضیق تعبیر می گوئیم که بدن داخل در مثال و مثال داخل در نفس است .

باری ، در این تشبیه می گوئیم که بدن انسان مانند جسم دانهٔ بادام است ، و عالم مثال و صورت انسان مانند روغن بادام ، و عالم نفس و روح انسان مانند جوهره و عصارهٔ بادام .

بدن انسان را که طبع و مُلک اوست ، همهٔ ما میبینیم و او را حس میکنیم . مثال او که همان عالم ذهن اوست . مجرد و عالم ملکوت پائین اوست . نفس او که همان روح اوست ، تجردش بیشتر و عالم ملکوت بالای اوست .

روح و نفس ناطقهٔ انسان از تولّد تا زمان مرگ عوض نمی شود بلکه باقی است و شخصیّت انسان را معیّن میکند، ولی البتّه تکاملی دارد و از مراحل استعداد و قابلیّت به مرحلهٔ تعیّن وفعلیّت میرسد.

عالم ذهن و مثال انسان که آنرا عالم برزخ نیز گویند ، تغییر و تبدیل پیدا نمی کند بلکه مراحلی را از تکامل می پیماید .

بدن انسان دائماً در تغییر و تبدیل بوده ، هر روز اجزائی را از دست میدهد و اجزای دگری را به خود اضافه میکند ، و غذا بدل ما یتحلّل است که باید دائماً به آن برسد و جای اجزای از بین رفته را پر کند و تدارک بنماید .

وقتی انسان میخوابد بدن را زمین میگذارد . ولی عالم مثال و ذهن او بر زمین نمی افتد .

ذهن او بیدار است . حرکت میکند ، مسألهٔ فکری حل میکند ، عبادت میکند ، داد و ستد مینماید ، نکاح میکند ، بر هوا پرواز و در دریا شنا میکند ، و بالأخره هزاران کار انجام میدهد بصورتهای مختلف که ما از آن تعبیر به خواب دیدن و طیف و رؤیا مینمائیم .

در بعضی از خوابها آنقدر عصبانی و ناراحت می شود ، و دعوی و جنگ راه می اندازد ، و ترس و دهشت او را فرا می گیرد ؛ و دربعضی دگر آنقدر حال انبساط و سرور به او دست می دهد ، و در تفرج و ملایمت و مسالمت به حد اعلا می رسد .

چون از خواب بیدار می شود ، گمان می کند که این کارها را بدنش انجام داده است و با این بدن خاکی پرواز کرده و داد و ستد نموده و جنگ و جدال راه انداخته و مسافرتهای طولانی نموده است.

از رفیقش که بیدار بوده است سؤال میکند من چه کردم ، کجا رفتم ، چند نفر را کُشتم . چه شادیها نمودم ؟ رفیق در پاسخ می گوید : هیچ ، هیچ ؛ بدنت روی زمین بدون حرکت افتاده و أبداً کاری و حرکتی و گفتاری از تو سر نزده است .

آری این کارها را بدن او نمی کرده است ، خطبه ها را زبان گوشتی او نمی خوانده است ، مناظر عجیب و غریب خواب را چشم ظاهری واقع در کاسهٔ سر او نمی دیده است ، این صداها و غرسها را دو گوشتی و استخوانی او نمی شنیده است .

در عالم خواب روح او با بدن ملکوتی و مثالی او حرکت می کرده و این کارها را بدن مثالی و صورت انجام می داده است ، و أبداً به بدن مادی و گوشتی ربطی نداشته است .

در حال بیداری هم کارهائی را که انسان انجام می دهد، روح با همان صورت ملکوتی بجای می آورد، منتهی چون عالم طبع قوی و عالم مثال ضعیف است، لذا روح نمی تواند تمام کارهائی را که می خواهد بکند با بدن انجام دهد، و غلبهٔ عالم طبع مانع از بسیاری از خواسته های روح می گردد.

در حال بیداری بسیاری از کارها را روح با صورت مثالی انجام داده و پیکر و بدن را به تبعیّت آن حرکت میدهد ، مانند تمام کارهائی را که بدن انجام میدهد .

ولی بسیاری از کارها را با بدن انجام نمی دهد ، و فقط با صورت مثالی بجای می آورد . مثل آنکه نشسته است ولی با قوای ذهنیهٔ خود حرکت می کند برای مکهٔ مکرمه ، در میقات احرام می بندد ، وارد مکه می شود ، طواف می کند ، نماز طواف را می خواند ، سعی بین صفا و مروه می کند ، تقصیر می نماید ، و أعمال حج را از إحرام و وقوف به عرفات و مشعر و قربانی و رمی جمار و سرتراشی و بقیهٔ مناسک آن انجام می دهد و مراجعت می کند .

تمام این اعمال را با صورت ملکوتی خود در حال بیداری انجام داده و أبدا بدن او از جای خود حرکت نکرده است .

چون در حال بیداری افراد انسان غالبا توجه واقعی خود را به بدن مصروف میدارند ، نمی توانند تمام کارهای نفس را با بدن انجام دهند ، ولی در عالم خواب که توجه به بدن ضعیف می شود و روح انسان حقیقت خودرا به صورت مثالی إدراک می کند بدون ملاحظه و توجه به بدن مادی ، تمام کارها را در قالب مثال و صورت انجام می دهد .

در حال بیداری توجه به بدن غلبه دارد و لذا انسان حقیقت خودش را بدن می پندارد ؛ و در حال خواب توجه به صورت و قالب مثالی غلبه دارد و لذا انسان حقیقت خود را همان صورت و بدن مثالی می پندارد .

در بیداری هنگامیکه تصور رفتن به مکه را میکنید ، خودتان اینجا هستید ، تصور مکه و انجام مناسک آنرا نمودهاید . در عالم

خواب خودتان به مکّه رفته اید ؛ چون صورت مثالی در خواب حقیقت انسان است ، نه آنکه خودتان اینجا هستید و تصور رفتن به مکّه را در خارج از وجود خود نموده اید .

و بر این اساس انسان در عالم خواب می تواند کارهای مهمی انجام دهد که در عالم بیداری قادر بر آن نیست . چون در بیداری انسان می خواهد با بدن مادی خود کار کند و چنین قدرتی برای او نیست که هر چه را بخواهد انجام دهد ؛ ولی در حال خواب بدن مادی را می اندازد و با بدن صوری و مثالی که قدرتش هزار مرتبه بیشتر است کار می کند ، و کارهای عجیب می کند ؛ به آسمان پرواز می کند ، در یک لحظه از مشرق به مغرب می رود ، در اقیانوس اطلس شنا می کند و عرض آن را می پیماید ، از دیوار عبور می کند ، از دریچه تنگ و کوچک که به اندازهٔ وسعت یک ناخن اوست عبور می کند ، در یک لحظه یک ختم قرآن می کند ، و أمثال این أمور که البته در حال یک لحظه یک ختم قرآن می کند ، و أمثال این أمور که البته در حال بیداری از بجا آوردن آنها عاجز است .

در حال مرگ چون بدن را بکلّی خلع می کند و در آن حال تجرد قوی تر است و روح آزادتر و قدرت بیشتر ، لذا کارهایش عجیب تر است . در یک لحظه ممکن است علم به جمیع جهات از عوالم طبیعت و کیفیّات آنها پیدا کند ، و به تمام اهل و عشیرهٔ خود مرور کرده و از حالات آنها مطّلع شود ، و تمام هدیّههائی را که دوستان و ارحام برای او بصورت خیرات و مبرّات می فرستند و بصورت رحمت و نور غذای معنوی اوست همه را قبول نموده و از آنها متمتّع شود ، و

به علوم كلّيّهٔ الهيّه فائز گـردد ، و از حـالات نفـوس مـردم و بهشـتيها و جهنّميها و كيفيّت وقوف و حساب و ميزان آنها باخبر گردد .

و نظیر این احاطهٔ علمیّه برای اولیای خدا در همین دنیا در حال زندگی و بیداری پیدا میشود ، و چه بسا ممکنست برای سالکین راه خدا که هنوز به مقام تجرّد مطلق نرسیدهاند در بیداری و یا در خواب بطور حال نه بعنوان ملکه و دوام پیدا شود .

یکی از رفقا و دوستان ما که جنبهٔ رحمیّت و قوم و خویشی نیز دارد تقریباً در حدود بیست سال قبل برای زیارت عتبهٔ مبارکهٔ آستان علی بن موسی الرّضا علیهالسّلام به صوب مشهد مقدیّس رهسپار شد ، و حال خوبی داشت . دو سه روز ماند و برگشت ، و در وقت مراجعت خوابی عجیب که در آنجا دیده بود تعریف کرد .

گفت: در هنگام ورود داخل در حرم نشدم بلکه مؤدّبانه کنار در حرم ایستادم و سلام عرض کردم، و با خود گفتم: من که به امام و حق آن حضرت معرفت واقعیّه ندارم نباید داخل حرم شوم تا زمانیکه حضرت حاجت مرا بدهند و مرا به حق خود و خدای خود عارف کنند.

شب جمعه بود و هوا خیلی سرد بود . در نیمهٔ شب که در یکی از رواقهای پشت سر نزدیک به کفشداری خوابیم برده بود در خواب دیدم حضرت تشریف آوردند و با سر انگشت پا چند مرتبه به من زدند و فرمودند: برخیز! برخیز کار کن ؛ بدون کار درست نمی شود . من خودم را انداختم روی یاهای آنحضرت که ببوسم ،

آنحضرت مثل کسی که خجل شده و شرمنده باشد خم شدند و زیر بازوهای مرا گرفتند و نگذاردند کمه من ببوسم و فرمودند: اینکارها چیست ؟

برخاستم رفتم در صحن مسجد گوهرشاد وضو گرفتم و در یکی از ایوانهای مسجد عبایم را بخود پیچیدم و مشغول خواندن دعای کمیل شدم.

در بین دعا خواب بر من غلبه کرد ، خوابم برد . در خواب دیــدم شخصی که محاسن قرمز حنائی داشت نزد من آمد و لطف بسیار کرد و گفت : میخواهی برویم با هم گردش کنیم ؟

گفتم: بسیار خوب! با هم حرکت کردیم، مرا دور تا دور کره زمین حرکت داده بصورت پرواز در بالای هر شهری تمام افراد آن شهر را می دیدم و خوب و بد آنها را می شناختم. و از دریاها و اقیانوسها عبور کردیم و به زیارت قبر حضرت رسول و صدیقهٔ کبری و ائمهٔ بقیع علیهم الصلوة والسلام رفتیم و پس از آن به زیارت نجف أشرف و کربلای معلی و ائمهٔ کاظمین و سامراء علیهم السلام مشرف شدیم.

آن مرد در هر جا برای من زیارتنامه میخواند ، و مطالبی عجیب برای من نقل میکرد و در بین راهها دائماً با من مشغول تکلّم بود .

من از بسیاری از حالات بزرگان و ارحام و عاقبت امر آنها ســؤال می کردم و پاسخ می گفت: و از حالات بسـیاری از مردگان از اجـداد و

ارحام و بزرگان سؤال میکردم و هـمه را یک به یک جـواب میداد .

سپس مرا به آسمانها برد و به ملاقات فرشتگان و ارواح انبیاء و اولیاء مشرف شدیم ، و در بهشتها گردش کردیم ، و انواع و اقسام نعمتهای بهشتی را ملاحظه کردیم ؛ چیزهائی که قابل توصیف نیست . و از روی جهنّم در یک طرفةالعین عبور کردیم و کیفیّت عذابها را دیدیم که قابل توصیف نیست .

پس از این سیرها به من گفت: میخواهی برگردیم ؟گفتم: آری . با هم برگشتیم . چون در مسجد گوهرشاد وارد شدیم و میخواست برود گفت: تمام این گردشها و سیرها پنج دقیقه طول کشیده است .

گفتم: فقط پنج دقیقه ؟ گفت: پنج دقیقه که گفتم برای آنستکه و حشت نکنی و الا پنج دقیقه طول نکشیده است بلکه در یک آن انجام گرفته است ؛ آنجا که زمان نیست ، ساعت نیست ، دقیقه نیست .

پس با كمال بشارت و رحمت خداحافظى كرد و رفت . گفتم : كجا مىروى ؟ من با شما كار دارم! در پاسخ گفت : من بايد بروم . إن شاءالله هر وقت لازم باشد نزد شما خواهم آمد .

گفتم: خیلی از عجائب و غرائب را در این زمان کوتاه به من نشان دادی و مرا به بسیاری از نقاط زمین و عالم بالا بردی!

گفت: هیچ عجیب نیست! خداحافظی کرد و رفت.

من از خواب بیدار شدم ، به ساعت نگاه کردم دیدم که پنج دقیقه است که چرتم برده ، شروع کردم به خواندن بقیّـهٔ دعـای کمـیل .

این خواب به اندازهای عجیب بود و مطالبش بقدری جالب و طولانی بود که قابل ذکر نیست . إجمالاً آنکه این آقا در مدیّت سه روز این خواب را برای ما نقل می کرد ؛ بدین طریق که صبح می آمد و نقل می کرد تا قریب ظهر که به مسجد می رفتیم، و بعد از ظهر می آمد و نقل می کرد بقیّهٔ آنرا تا نزدیک غروب که آمادهٔ مسجد می شدیم ، و به همین منوال تا سه روز نقل خوابش طول کشید .

این خواب بقدری عجیب بود که در همان ایام که حقیر به همدان به محضر حضرت آیة الله جمال السالکین ، و زین الفقهآء و المجتهدین و آیة الحق و الیقین آقای حاج شیخ محمد جواد أنصاری همدانی رضوان الله تعالی علیه شرفیاب شدم و خواب او را نقل کردم ، ایشان تعجب نمودند و فرمودند : این از خوابهائی است که در زمانه نظیر آن یافت نمی شود و یا لاأقل بسیار کم است و معلوم می شود که خواب بیننده بسیار قابل و مستعد است .

عجیب است عالم ارواح! ارواح کجا هستند؟ چه میکنند؟ چـه ارتباطها دارند؟

خدایا چه خبر است ؟! کرم ابریشم چند روزی در پیله میرود و بعد بصورت پروانه خارج میگردد ما میگوئیم مرده و زنده شده است.

اینطور نیست . این حیوان از وقتی که داخل در پیله رفته و خفته است ، و نه غذائی میخورد و نه حرکتی دارد و کاملا در قالب و شکل حیوان مرده است ، در ذات و جوهرهٔ خود مشغول سیر و ترقی و

تکامل است ، و در هر لحظه سیری دارد وعالمی را پشت سر گذارده و از آن عبور میکند و به عالمی نوین وارد می شود تا بالأخره به شکل پروانهای زیبا با بال و پر عجیب و چشمان درخشان بیرون می آید .

انسان هم همینطور است. ارواحی کسه می میرند معدوم نمی شوند، همه زنده انسد. تا هنگامیکه با بدن مادی بودند سیر و تکامل آنها بواسطهٔ بدن بود؛ و بدن مانع از سیرهای خارق العاده و أعمال شگفت انگیز می گشت، ولی بعد از مردن دیگر بدنی نیست، حجاب زمان و مکان و ماده نیست، بنابراین ارواح قویه با مجرد ارادهٔ خود کارهای عجیب می کنند.

امروز روز پنجم ماه رمضان است ، همهٔ ما میل داریم هنگام غروب افطاری بدهیم ، اگر می توانستیم سفرهای می انداختیم بین مشرق و مغرب عالم ، و تمام مؤمنین و مؤمنات را بر سر این سفره دعوت می کردیم .

اما نمی توانیم ؛ چون بین مشرق و مغرب عالم نمی توانیم حرکت کنیم ، سفرهای به این درازا نداریم ، دعوت خود را به جمیع روزه داران عالم نمی توانیم برسانیم ، آنقدر مال نداریم .

اما چون انسان از دنیا برود و حجاب زمان و مکان و ماده و علائق را ترک کند و از قیود و حدود عالم طبع و ماده مستخلص شود می تواند چنین إطعامی بکند با کمال سهولت ، به همان سهولت و آسانی که ما الآن در نیت و تصور ذهنی خود می توانیم این افطاریه را بدهیم .

این امر و امور عجیبه بواسطهٔ تسلّط روح است در عوالم تجرد که به مجرد اراده ، هر کار را که بخواهند انجام میدهند . و بالأخص ارواح طیّبه و طاهره که به مقام اخلاص رسیدهاند ، خدا قدرتهای غیر قابل توصیف به آنها عنایت می فرماید .

علاّمهٔ طباطبائی آقای حاج سیّد محمّد حسین تبریزی ، استاد عالیقدری که قرن علمی فعلی مرهون خدمات و افکار بلند و فضل و کمال ایشان است ، عالِم جلیلی که بواسطهٔ تکان علمی که به حوزهٔ علمیّه دادند نهضتی علمی بوجود آوردند و با تدریس تفسیر و حکمت ، طلاّب علوم دینیّه را به حقائق معارف الهیّه آشنا نموده و برای هدم سنگر کفر و رد ملحدین یگانه پایگاه متین و اساس رصین را پایهگذاری کردند ، صاحب تفسیر «المیزان» و کتب نفیسهٔ دیگر ، و استاد حقیر در تفسیر و اخلاق و فلسفه و هیئت قدیم ؛ برادری داشتند در تبریز بنام حاج سیّد محمّد حسن إلهی طباطبائی که او نیز عالمی جلیل و متّقی و زاهد و عابد و معلّم اخلاق و معارف الهیّه و مربّی نفوس صالحه به مقام امن و حرم امان الهی بوده و چند سال مربّی نفوس صالحه به مقام امن و حرم امان الهی بوده و چند سال علاقهای که معظّم له به برادر خود داشتند در سوگ او مبتلی به علاقهای که معظّم له به برادر خود داشتند در سوگ او مبتلی به کسالت قلبی شدند .

حضرت معظّم له بیان فرمودند که: برادر من در تبریز شاگردی داشت که به او درس فلسفه می گفت ، و آن شاگرد إحضار ارواح می نمود و برادر من توسّط آن شاگرد با بسیاری از ارواح تماس پیدا

مي کرد .

اجمال مطلب آنکه: آن شاگرد قبل از آنکه با برادر من ربطی داشته باشد میل کرده بود فلسفه بخواند، و برای این منظور روح أرسطو را احضار نموده و از او تقاضای تدریس کرده بود.

ارسطو در جواب گفته بود: کتاب «أسفار» ملاّصدرا را بگیر و برو نزد آقای حاج سیّد محمّد حسن إلهی بخوان .

این شاگرد یک کتاب «أسفار» خریده و آمد نـزد ایشان و پیغام ارسطو را ( که در حدود سه هزار سال پیـش از ایـن زنـدگـی می کـرده است ) داد .

ایشان در جواب می فرماید: من حاضرم ، اشکالی ندارد.

روزها شاگرد به خدمت ایشان می آمد و درس می خواند ؛ و آن مرحوم می فرمود : ما بوسیلهٔ این شاگرد با بسیاری از ارواح ارتباط برقرار می کردیم و سؤالاتی می نمودیم . و بعضی از سؤالات مشکلهٔ حکمت را از خود مؤلّفین آنها می نمودیم ؛ مشلاً مشکلاتی که در عبارات أفلاطون حکیم داشتیم از خود او می پرسیدیم ، مشکلات «أسفار» را از ملاّصدرا سؤال میکردیم .

یکبار که با أفلاطون تماس گرفته بودند ، افلاطون گفته بود: شما قدر و قیمت خود را بدانید که در روی زمین لا اِلَسه اِلا اللّه می توانید بگوئید ؛ ما در زمانی بودیم که بت پرستی و وثنیّت آنقدر غلبه کرده بودکه یک لا اِلَه اِلاّ اللّه نمی توانستیم بر زبان جاری کنیم .

روح بسیاری از علما را حاضر کرده بود و مسائل عجیب و

مشکلی از آنها سؤال کرده بود بطوریکه اصلاً خود آن شاگرد از آن موضوعات خبری نداشت.

خود آن شاگرد که فعلاً شاگرد مکتب فلسفه است ، مسائل غامضهای را که آقای إلهی از زبان شاگرد با معلّمین این فن ّاز ارواح سؤال می کرد و جواب می گرفت نمی فهمید و قوهٔ ادراک نداشت ، ولی آقای إلهی کاملاً می فهمید که آنها در زبان شاگرد چه می گویند .

می فرمود: ما روح بسیاری از علما را حاضر کردیم و سؤالاتی نمودیم مگر روح دو نفر را که نتوانستیم احضار کنیم، یکی روح مرحوم سیّد ابن طاووس و دیگری روح مرحوم سیّد مهدی بحرالعلوم رضوان الله علیهما ؛ این دو نفر گفته بودند: ما وقف خدمت حضرت أمیرالمؤمنین علیه السّلام هستیم، و ابدا مجالی برای پائین آملن نداریم.

حضرت علاّمه طباطبائی مد ظلّه فرمودند: از عجائب و غرائب این بود که وقتی ، یک کاغذ از تبریز از ناحیهٔ برادر ما به قم آمد ، و در آن برادر ما نوشته بود که این شاگرد روح پدر ما را احضار کرده و سؤالاتی نمودهایم و جوابهائی دادهاند ، و در ضمن گویا از شما گله داشتهاند که در شواب این تفسیری که نوشته اید ، ایشان را شریک نکرده اید .

ایشان می فرمودند: آن شاگرد أبداً مرا نمی شناخت و از تفسیر ما اطّلاعی نداشت ، و برادر ما هم نامی از من در نزد او نبرده بود ؛ و و اینکه من در ثواب تفسیر پدرم را شریک نکردهام ، غیر از من و خدا

کسی نمی دانست ، حتّـی بـرادر مـا هـم بی اطّـلاع بـود ، چـون از امـور راجعهٔ به قلب و نیّت من بود .

و اینکه من در ثواب آن پدرم را شریک نکرده بودم ، نه از جهت آن بود که میخواستم إمساک کنم بلکه آخر کارهای ما چه ارزشی دارد که حالا پدرم را در آن سهیم کنم ؛ من قابلیّتی برای خدمت خودم نمی دیدم .

( تفسیر «المیزان» تفسیری است که از صدر اسلام تا بحال مانند او از نقطهٔ نظر به هم پیوستن آیات و بیانات قرآنی نوشته نشده است . و یکروزمن خدمت ایشان عرض کردم که دربعضی ازجاهای این تفسیر چنان عنان قلم آیات را به هم پیوسته و ربط داده که جز آنکه بگوئیم در آن حال تأییدات الهیه و الهامات سبحانیه آنرا بر فکر و زبان و قلم شما جاری کرده است محمل دیگری ندارد . و اگر این تفسیر در حوزههای علمیه تدریس شود و بدان افکار پرورش یابد ، پس از دویست سال ارزش و قیمت این تفسیر معلوم میشود .

ببینید: این مرد چنین تفسیری نوشته و فعلا که در زمان حیات ایشان است در تمام دنیا جزء اصول معارف شیعه محسوب می شود، و علماء بزرگ خود را از آن بی نیاز نمی بینند ؛ چقدر این مرد بزرگوارو متواضع است که می گوید: آخر ما چه کاری کرده ایم ؟ چه عمل قابلی انجام داده ایم ؟)

فرمودند: نامهٔ برادر که به من رسید، بسیار منفعل و شرمنده شدم. گفتم: خدایا! اگر این تفسیر ما در نزد تو مورد قبول است و ثوابی دارد ، من ثواب آنرا به روح پدرم و مادرم هدیه نمودم . هنوز این مطلب را در پاسخ نامهٔ برادر به تبریز نفرستاده بودم که بعد از چند روز نامهای از برادرم آمد که ما این بار با پدر صحبت کردیم خوشحال بود و گفت : خدا عمرش بدهد ، تأییدش کند ؛ سید محمد حسین هدیهٔ ما را فرستاد . '

ایس حقیر در اوقاتیکه در نجف أشرف به تحصیل اشتغال داشتیم ، عصر پنجشنبهای بود که برای زیارت اهل قبور به وادی السلام رفتم . در بین قبرها که می گردیدم ، برخورد کردم به مرحوم آیة الله آقای حاج شیخ آقا بزرگ طهرانی که از علمای برجسته

۱ـ لا یخفی آنکه این داستان احضار ارواح را که نقل کردیم فقط به منظور استشهاد به آن برای تجرد نفس و بقای روح بعد از خلع ماده و بدن عنصری است نه برای تأیید جواز این عمل ؛ گرچه صحت این عمل و امکان ارتباط و تکلم با ارواح فیالجمله جای تردید نیست لیکن این معنی منافات با عدم تجویز شرعی به جهاتی که در نزد شارع مقدس مشخص بوده است ندارد ؛ مانند علم موسیقی که از شعب علوم ریاضی محسوب و در صحّت آن و آثار واقعیّه مترتبه بر آن مانند غمگین کردن و خوشحال نمودن و خندانیدن و به گریه درآوردن و به خفّت درآوردن یا سنگین کردن نفس و أحیاناً خلع و لبس ، جای شبهه و تردید نیست ولیکن شارع به جهت مفاسدی که بر ایس علم صحیح مترتب بوده است نیست و رقمر و زهره و عطارد و سائر کواکب که با وجود واقعیّت و حقیقتی که فی الجمله در آثار آن مشهود است شارع مقدّس آنرا تحریم نموده و باب بهرهبرداری از این طریق را به جهت مفاسد متضمّنه مسدود نموده است علم بهرهبرداری از این طریق را به جهت مفاسد متضمّنه مسدود نموده است علم احضار ارواح که شعبهای از کهانت است ، در شرع أنور ممنوع بوده و حضرت استاد علّامه طباطبائی مدّ ظلّه خود نیز بر همین منوال مشی مینمایند .

و از زهّاد و عبّاد و از متخصّصين فن حديث و رجال و استاد حــقير در اين دو فن و صاحب كتــاب «الذّريعــة إلــى تصــانيف الشّيعة» و كتــاب «أعلام الشّيعة» ــ كه از نفائس كتب مدوّنهٔ عصر حاضر است ــ بودند .

آن مرحوم متجاوز از صد سال عمر کرد و اکنون چند سالی است که از رحلتش می گذرد ، و با حقیر نسبت سلبیت اداشت و از مشایخ اجازهٔ حقیر بود . مردی بود متواضع ، لیّن العریکه ، کثیر السعونة ، قلیل السوونة ، نرم ، سلیم ، بزرگوار ، جلیل ، و با پدر من سوابق ممتلی داشت و محضر جد من مرحوم آقا سیّد إبراهیم طهرانی را ادراک کرده بود و داستانهائی از آن مرحوم نقل می نمود . به من بسیار اظهار محبّت می کرد و من هفتهای یا دوهفتهای یکبار به منزل ایشان می رفتم و بسیار استفاده می نمود .

باری ، در وادی السّلام که به خدمتش رسیدم و سلام کردم ، با یکدیگر فاتحه می خواندیم و می رفتیم تا رسیدیم به محلّی که در یک سطح چهارگوش زمین را با آجر بنّائی کرده بودند و سنگهائی از قبور بر آن نصب بود .

فرمود : بیا اینجا فاتحه بخوانیم ! اینجا قبر پدر من و مادر من و دائی من و بعضی دگر از أرحام من است .

۱- ایشان پدر عیال دائی زادهٔ ما بودند ، چون مرحوم آقا میرزا محمّد طهرانی صاحب کتاب «مستدرکالبحار» رحمهٔ الله علیه دائی پدر ما بودند و فرزند آن مرحوم که به نام آقا میرزا مهدی شریف عسکری طهرانی است ، صبیّهٔ مرحوم شیخ آقا بزرگ را تزویج کردهاند .

نشستیم و برای هر یک از آنها فاتحهٔ جداگانه خواندیم. و سپس روایتی نقل کرد که حاصلش این بود که: هر کس در عصر پنجشنبه برود بر سر قبر مادرش و پدرش و طلب مغفرت کند، خداوند جل و عز طبقهائی از نور به قلب آنان افاضه می کند و آنها را خشنود می گرداند و حاجات این کس را برمی آورد. ارحام انسان در عصر پنجشنبه منتظر هدیّه ای هستند و لذا من در بین هفته منتظرم که عصر پنجشنبه برسد و بیایم اینجا و فاتحه بخوانم.

پس از آنکه برخاستیم و براه افتادیم در راه فرمود: من طفل بودم و منزل ما در طهران ، پامنار بود ، و چند روز بود که مادر بزرگ من یعنی مادر پدر من از دنیا رفته بود و مجالس ترحیم برقرار شده و خاتمه یافته بود .

یک روز مادر من در منزل آلبالو پلو پخته بود . هنگام ظهر یک سائلی در کوچه سؤال می کرد و مادر هم که در مطبخ مشغول طبخ بود صدای سائل را شنید و برای خیرات به روح مادربزرگ من که مادر شوهرش بوده و تازه از دنیا رحلت کرده بود می خواهد مقداری از غذا به سائل بدهد ولی ظرف تمیز در دسترس نبوده ، به عجله برای آنکه سائل از در منزل رد نشود مقداری از آن آلبالوپلو را در طاس حمّام که در دسترس بود ریخته و به سائل می دهد ، و از این موضوع کسی خبر نداشت .

نیمه شب پدر من از خواب بیدار شده و مادر مرا بیدار کردو گفت : امروز چکار کردی ؟ چکار کردی ؟ مادرم گفت : نمی دانم! پدرم گفت: الآن مادرم را در خواب دیدم و بمن گفت: من از عروس خودم گله دارم ، امروز آبروی مرا در نزد مردگان برد ؛ غذای مرا در طاس حمّام فرستاد .

تو چکار کردهای ؟

مادرم می گفت: هر چه فکر کردم چیزی بنظر نیامد، ناگهان متوجّه شدم که این آلبالوپلو را به سائل چون به قصد هدیّه برای روح تازه گذشته دادهام و در آن عالم غذای آن مرحومه بوده است، چون بصورت نامطلوبی به سائل داده شده است، به همان طریق آنرا در عالم ملکوت برای مادر شوهرم بردهاند و او از این کار گلهمند است.

آری ، او شِکوه دارد که چرا غذای مرا که صورت مُلکیاش آلبالو پلو به سائل است و صورت ملکوتیاش یک طبق نــور اســت کــه بــرای روان متوفّی می برند ، در طاس حمّام ریخته ! و اهانت به سائل ، اهــانت به روح متوفّی بوده است .

هر احسانی که انسان میخواهد بکند باید با کمال احترام و بزرگداشت سائل و فقیر ، و با توقیر و تجلیل آنها انجام یابد .

هر کاری که انسان می کند و با سعه و اختیار می تواند برای او سودمند باشد ، باید در حال زندگی و حیات بکند والاً چون دستش کوتاه شود ، قدرت ندارد که ظرف غذای خود را که بصورت طاس حمّام است عوض کند و غذای ملکوتی خود را در ظرف بلورین صرف کند .

این خوابها همه درس عبرت است ؛ و این حقیر سعی میکنم که

در این مجالس که درس معاد گفته می شود حکایات و مشاهدات را در خواب یا در بیداری از افراد موثق و بزرگواری که محضرشان را ادراک کرده ام و شفاها شنیده ام بیان کنم ؛ مطالبی که در همین زمان ما واقع شده است ؛ نه از روی کتب و نوشتجات بزرگان سابقین که بواسطه طول مدت و گذشتن زمان از معاینه به خبر ، و از مشاهده و اثر به قول و گفتار تبدیل شده است . و مسلم است که اینگونه آثار زندهٔ فعلیه ، در نفوس تأثیر بیشتری دارد و غافلان را برای مستعد مرگ شدن و اصلاح عمل ، بهتر تهییج و ترغیب می نماید .

محمّد بن إدريس حلّى روايت مى كند در مُستطرَفات كتاب «سرآئر» از كتاب أبى القاسم بن قولويه رحِمه الله أز حضرت صادق عليه السّلام كه آن حضرت فرمودند:

خبر مرگ یکی از اصحاب أمیرالمؤمنین علیهالسّلام به آن حضرت رسید ، و پس از آن ، خبر دیگری رسید که آن مرد نمرده است ؛ حضرت نامهای برای آن مرد نوشتند که :

بسم الله الرّحمَن الرّحيم أمّا بعد ، خبرى از ناحيهٔ تو براى ما آمد كه موجب تشويش و فزع و جزع برادران تو شد . پس از آن ، خبر دگرى آمد و خبر اوّل را تكذيب نمود ، و اين خبر موجب سرور و روشنى چشم و فرح ما شد .

لیکن این سرور و فرح سریع الانقطاع است ، و بـزودی تصدیـق خبر اوّل به این سرور رسیده و آنرا در بر خواهد گرفت.

پس آیا تو در این زمینه و موقعیّت مانند کسی هستی که مرگ را

چشیده باشد و سپس زنده شده باشد ؟

آیا مانند کسی هستی که از خدا تقاضای رجوع به دنیا را کرده باشد و خدا حاجت او را برآورده و به دنیا برگردانیده ، و در اینحال او خود را مستعد و آماده نموده که از اموال خود آنچه موجب خرسندی و خشنودی اوست برداشته و با خود به محل قرار همیشگی و منزل جاودانی ببرد ، و برای خود أبداً دارائی و ثروتی غیر از آن نبیند ؟

بدان که شب و روز \_ که پیوسته بدنبال هم میگردند \_ بـا نـهایت سعی و جد و جهد میکوشند که عمرها را کوتاه کنند ، و اموال را فـانی و خراب بنمایند ، و اجلها را در نَوردیده و آخرین نقطهٔ آنرا برسانند .

هیهات ، هیهات ! چقدر دور است افهام مردم غافل از این واقعیّت .

روز وشب چقدر بر قوم عاد و ثمود و طوائف کثیر دیگری طلوع کرده و وارد شدند و چهرهٔ خود را بدان گروه نشان دادند ، تا در نتیجه همهٔ آنها را مرگ دریافته و به خدای خودشان وارد شدند و در مقابل اعمال خود قرار گرفتند .

روز و شب پیوسته تَر و تازه بوده و این همه اموری که در دنیا انجام می گیرد از خرابی ها و کهنگی ها و مرضها و مرگها، و دائماً ایسن روز و شب از مقابل آنها می گذرد و بر آنها مرور می کنند، هیچگاه آنها را کهنه نمی کنند؛ و پیوسته این دو آماده اند که آنچه را بسر سسر سابقین وارده کرده اند بسر لاحقین نیز وارد کنند، و آن مرگها و فسادها و بوارهائی را که بر سر گذشتگان فرود آورده اند بر آیندگان نیز فرود آرند.

بدان که توعیناً نظیر برادران و شبیهان خود هستی که دنیا را تـرک کرده و پس از مدّتی زندگی ، غزل وداع را خواندهاند .

مثل تو مثل جسد و پیکری است که تمام قوای آن بیرون رفته و در آن جز آخرین نفسهای کوتاه باقی نمانده است . پیوسته در انتظار ملکالموت نشسته ، و هر لحظه گوش به داعی حق فرا داده است .

پس ما پناه می بریم به خدا از آنچه در مقام اندرز و نصیحت می گوئیم ولی در مقام کردار و عمل کوتاهی می کنیم . ا

از فرمايشات أميرالمؤمنين عليهالسلام است كه:

فَإِنَّ الْغَايَـةَ أَمَـامَكُمْ ، وَ إِنَّ وَرَآءَكُـمُ السَّـاعَةَ تَحْدُوكُـمْ . تَحْفَّفُــوا تَلْحَقُوا ، فَإِنَّمَا يُنْتَظَرُ بِأُولِّكُمْ ءَاخِرُكُمْ . '

«ای مردم! لقاء خدا، نتیجهٔ اعمال، بهشت و دوزخ، در جلوی شماست و مرتباً بسوی آن حرکت می کنید و بدان نزدیک می شوید. و آن ساعت مرگ و اجل پشت سر شماست و با آواز ځدی شما را میراند و به آن غایتی که در پیش دارید می رساند.»

(همانطور که برای شتر در راههای طولانی و بیابانهای گرم ، برای آنکه طول راه را حس نکند و این مسافت را طی کند ساربانان آواز حدی میخوانند تا بالأخره شتر را به مقصد رسانیده ، بارش را بر زمین گذارند ؛ أمیرالمؤمنین علیهالسلام اجل را به آواز حدی تشبیه می فرماید که از پشت سر دائماً در گوش انسان می نوازد تا بالأخره او

۱ کتاب «سرآئر» طبع سنگی ، ص ۲۰ از باب مستطرفات

٢\_ « نهج البلاغة » خطبهٔ ٢١ ؛ و از طبع مصر با تعليقهٔ عبده ، ج ١ . ص٥٨

را وارد در این منزل بگرداند.)

تَخَفَّفُوا تَلْحَقُوا . «بار خود را سبك كنيد تا برسيد .»

می فرماید: ارواح انبیاء و ائمّه و اولیاء و پاکان همه رفتند و در منازل خود در بهشتها مسکن گزیدند، ارواح مخلَصین و مقربین همه در مقصود آرمیدند و قافله به منزل رسید ؛ ای بندگان خدا! شما چرا معطّلید ؟ بار گناه ، علاقههای مادّی و شهوی فراوان شما را خسته و معطّل نموده و منضجر و کسل کرده است .

آنها را بریزید ، ریشهٔ علائق را ببرید ، خود را سبک کنید تا بدین قافلهٔ رحمت و لقاء الهی خود را برسانید و عقب نیفتید .

فَإِنَّمَا يُنْتَظَرُ بِالْوَّلِكُمْ ءَ اخِرُكُمْ . «پیشینیان که رفتهاند در انتظار شما هستند .»

می فرماید: قیامت برپا نمی شود و بعث و حشر و نشر انجام نمی گیرد مگر آنکه بازماندگان به گذشتگان ملحق شوند. پس بواسطهٔ اعمال سیّئه و زشتیهائی که نموده اید نتوانستید خود را به ارواح پاکان برسانید و آنها را در ترقب و انتظار نگاهداشته اید ؛ با اعمال نیکو و اخلاق پسندیده و ملکات فاضله و عقائد حسنه خود را به قافلهٔ طیّبین و طاهرین برسانید، و آنها را از انتظار بیرون آورید. و اگر فرضا در دنیا عمر طولانی کنید، اگر این عمر توام با پاکی دل و نیّت و اخلاق و کردار شما باشد، در حال حیات ارواح شما به عالم بالا و ملا اعلی متعلّق شده، و به مقام طهارت و قرب رسیده، و به ارواح پاکان یوسته اید.

سيّد رضى رحمه الله عليه ، جامع «نهجالبلاغة» در ذيل اين خطبه مي گويد:

« این جملات ، از کلام خدا و رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم گذشته ، با هر کلامی اگر قیاس شود و میزان گردد هر آینه برتر و عالی تر خواهد بود و گوی سبقت را در میدان مسابقه خواهد ربود .

و امّا خصوص جملهٔ أخير آن حضرت که میفرماید: تَحْقَقُوا تَلْحَقُوا ، پس کلامی از این مختصرتر و پرمعنی تر و عمیق تر در میان کلمات ، به گوش أحدی نرسیده است ، و از این جمله زلال تر و دلنشین تر و سیراب کننده تر در میان کلمات حکمت آمیز ، کسی به خاطر نیاورده است .»

چقدر أمیرالمؤمنین علیهالسّلام یاد مرگ می کرده ، و اصحاب خود را بدین موضوع توجّه می داده ، و در ملأ عام خطبهها می خوانده است .

سيّد رضى رحمة اللّه عليه مى گويد: در بسيارى از اوقات ان حضرت اصحاب خودرا بدين جملات مخاطب قرارداده مى فرمود: تجَهّزُوا رَحِمَكُمُ اللّهُ؛ فَقَدْ نُصودِى فِيكُمْ بِالرَّحِيلِ. وَ أَقِلُوا الْعُرْجَةَ عَلَى الدُّنْيَا، وَ الْقَلِبُوا بِصَالِح مَا بِحَضْرَ تِكُمْ مِنَ الرَّادِ؛ فَانَ الْعُرْجَةَ عَلَى الدُّنْيَا، وَ الْقَلِبُوا بِصَالِح مَا بِحَضْرَ تِكُمْ مِنَ الرَّادِ؛ فَإِنَّ الْعُرْجَةَ عَلَى الدُّنْيَا، وَ الْقَلِبُوا بِصَالِح مَا بِحَضْرَ تِكُمْ مِنَ الرَّادِ؛ فَإِنَّ الْعُرْجَةَ عَلَى الدُّنْدَا، وَ مَنَا زِلَ مَحُوفَةً مَهُولَةً، لاَبُدَّ مِنَ الْورُودِ عَلَيْهَا وَ الْوَتُوفِ عِنْدَهَا.

وَ اعْلَـمُوا أَنَّ مَلاَحِظَ الْمَـنيَّةِ نَحْوَكُمْ دَانيَةً . وَكَأَنَّكُم بمَخالبِهَا

۱\_ شرح «نهج البلاغة» محمّد عبده ، طبع مصر ، ص٥٨

وَ قَدْ نَشِبَتْ فِيكُمْ ،وَ قَدْ دَهَمَتْكُمْ فِيهَا مُفْظِعَاتُ الأَمُورِ ، وَ مَعْظِلاَتُ الْمُمُورِ . مَعْظِلاَتُ الْمُحْذُورِ .

فَقَطِّعُوا عَلاَئِقَ الدُّنْيَا ، وَ اسْتَظْهِرُوا بزَادِ التَّقْوَى . '

« آمادهٔ مرگ شوید و مستعد و مجهز گردید ، خدای شما را رحمت کند ؛ بانگ رحیل در میان شما سر داده شده است .

و اعتماد و دلبستگی خود را به دنیا کم کنید ، و بسوی خدا با آنچه در نزد شماست از اعمال صالحه و توشههای پسندیده منقلب گردید ؛ چون در روبروی شما گردنهای است سخت ، و منازلی است مخوف و هولناک که ناچار باید بر آنها وارد شد و در آنجا اقامت جسته و درنگ نمود .

و بدانید که مرگ به شما نظر انداخته و دائماً این نظر بسوی شما نزدیک می شود ، و مثل آنکه شما در چنگالهای مرگ گرفتارید و آن چنگالها در شما فرو رفته است و در این باره ، امور بسیار سخت و از پا در آورندهای شما را پوشانیده و دربرگرفته و مشکلات طاقت فرسائی به شما احاطه نموده است .

پس علاقه و محبّت دنیا را ببرید و ریشه آنــرا در وجـود خویـش نابود کنید ، و به توشهٔ تقوی اعتماد کرده و از آن کمک بجوئید .»

ابن حجر هيثمى مكّى در «الصّواعق المحرقة» مى گويد: و سُئِلَ عَلِي الْمِنْبَر بالْكُوفَةِ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى:

۱\_ «نهج البلاغة» خطبهٔ ۲۰۲؛ و از طبع مصر با تعلیقهٔ محمّد عبده ، ج ۱، ص ۱۱۸ و ۱۱۹

رِجَآلٌ صَدَقُــوا مَـا عَـاهَدوا اللّـهَ عَلَيْـهِ فَمِنْـهُم مَّـن قَضَـى نَحْبَـهُ. وَ مِنْهُم مَّن يَنْتَظِرُ وَ مَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً .\

فَقَالَ: اللّهُمَّ غَفْرًا، هَذِهِ الأَيَّةُ نَزَلَتْ فِي وَ فِي عَمِّى حَمْزَةَ وَ فِي ابْن عَمِّى عَبِيْدة بن الْحَرِثِ بن عَبْد الْمُطَّلِب؛ فَأَمَّا عُبَيْدة فَقَضَى ابْن عَمِّى عُبيْدة فَقَضَى نَحْبَهُ شَهيدًا يَوْمَ أُحُدٍ، وَ أَمَّا أَعْبَيْدا يَوْمَ أُحُدٍ، وَ أَمَّا أَنْ فَا أَنْ فَا أَنْ فَا أَنْ فَا أَنْ فَا أَنْ فَا فَا يَحْضِب هَذِهِ مِنْ هَذِهِ وَ أَشَارَ بِيَدِهِ إِلَى لِحْيَتِهِ وَ أَنْ فَا أَنْ فَا هَا يَحْضِب هَذِهِ مِنْ هَذِهِ وَ أَشَارَ بِيدِهِ إِلَى لِحْيَتِهِ وَ رَأْسِهِ عَهْدُ عَهْدَهُ إِلَى جَبِيبِي أَبُوالقَاسِمِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ [وَ عَالِه] وَ سَلَّمَ . '

« از على بن أبى طالب در حاليكه در فراز منبر مسجد كوفه بود سؤال كردند از آية شريفة : رجال صدقوا ما عَاهدوا الله عَلَيْهِ ، فرمود :

خداوندا بیامرز آمرزیدنی ، این آیه نازل شده است دربارهٔ من و دربارهٔ عمویم حمزه و دربارهٔ پسر عمویم عبیدة بن حارث بن عبدالمطّلب ؛ امّا عبیدة پس در جنگ بدر شهید شد و به رحمت ایزدی پیوست ، و حمزه در جنگ اُحد شربت شهادت نوشید ، و امّا من پس در انتظار شقی ترین امّت بسر می برم که این را از این خضاب کند \_ و اشاره فرمود به محاسنش و به سرش \_ و فرمود : این عهدی است که حبیب من رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم با من استوار نموده است .»

١ ـ آية ٢٣ ، از سورة ٣٣ : الأحزاب

۲\_ «الصّو اعق» ص ۸۰

مجلس ششم

عمل فرشتگانِ قبض ارواح وملکالمو°ت عین عمل خداست

## أعوذُ باللّهِ مِنَ الشَّيطانِ الَّرجيم بسُم اللّهِ السرَّحْمَنِ الَّرِّحيم

قال اللَّهُ الحكيمُ في كتابه الكريم:

قُلْ يَتُوَفَّاكُم مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ ثُرُعُونَ .

این آیهٔ کریمه یازدهمین آیه از سورهٔ سجده ، سی و هِ مین سوره از قرآن مجید است . میفرماید :

« بگو ( ای پیغمبر ) که : شما را می میراند و جان شمارا می گیردآن فرشتهٔ مرگی که بر شما گماشته شده است و مأموریّت قبض روح شما را دارد ، و پس از آن بسوی پروردگارتان بازگشت خواهید نمود .»

در این آیهٔ مبارکه خداوند جلّ و عزّ قبض روح مردم را نسبت به ملک الموت که همان عزرائیل است داده است .

در آیهٔ شریفهای که مفصّلاً در مجلس قبل پیرامونش بحث شد

۱- مطالب گفته شده در روز ششم ماه مبارک رمضان .

خداوند نسبت قبض روح را مستقيماً به خودش ميدهد:

اللَّهُ يَتَوَفَّى الأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا. ١

«خداوند است فقط که همیشه جانها را در هنگام مرگ میگیرد .» در آیهٔ دیگر نسبت قبض روح را نه به یک فرشتهٔ خاص بلکه به فرشتگان داده است :

وَ هُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَ يُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَقَّتُهُ رُسُلُنَا وَ هُمْ لاَ يُفَرِّطُونَ . ' الْمَوْتُ تَوَقَّتُهُ رُسُلُنَا وَ هُمْ لاَ يُفَرِّطُونَ . '

« و اوست آن خداوندی که سیطره دارد بر بندگانش ، و از مقام عالی خود آنها را در تحت عبودیّت مسخّر داشته و برای حفظ و حراست آنها فرشتگانی را میگمارد و بسوی آنان گسیل میدارد ، تا زمانیکه مرگ یکی از شما مقدر گردد فرشتگانی که برای انجام این مأموریّت فرستادهایم جان او را میگیرند و درایین امر کوتاهی نمی نمایند .»

در آیهٔ چهارم نسبت سلام و تحیّت به ملائکهای که قبض روح مردم پاک و پاکیزه را میکنند میدهد:

الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلاَمٌ عَلَيْكُمُ لَاخُلُولَ الْجُنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ . "

« آن دسته از مردمی که پاک و پاکیزهاند ، مـلائکـهٔ قبـض روح از

١- صدر آيه ٤٢ ، از سورهٔ ٣٩ : الزّمر

٢- آية ٦١ ، از سورة ٦ : الأنعام

٣- آيهٔ ٣٢ ، از سورهٔ ١٦ : النّحل

طرف خــدا به آنها سلام و تحیّت فرستاده می گویند: سلام علیکم، داخل در بهشت شـوید در مقابل أفعال نیک که بـجای آوردهاید.» در آیهٔ دیگر از همین سوره می فرماید: در هنگام قبض روح مردم ظالم و ستم پیشه، چون می خواهند آن مردم از در آشتی و مسالمت با آن فرشتگان رفتار کنند و زشتیها و بدیهای خود را انکار بنمایند، برای آنان فائدهای ندارد.

الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ فَأَلْقَوا السَّلاَمَ مَا كُنَّا تَعْمَلُونَ . ' نَعْمَلُ مِن سُوءِ بَلَى إِنَّ اللَهَ عَلِيمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ . '

« آن دسته از مردمی که به نفسهای خود ستم روا داشتهاند ، با فرشتگان قبض روح از راه مسالمت و صلح وارد شده و اظهار میدارند که ما مردمی نبودیم که مرتکب عمل بدی شده باشیم . بلی ، بدرستیکه خداوند به آنچه در دنیا بجای میآوردهاید داناست . » و پس از آنکه فرشتگان این خطاب را به آنها می کنند ، آنها را دوباره مخاطب ساخته می گویند :

فَادْخُلُوا أَبْوابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَلَبِئْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ . '

« پس داخل شوید از درهای جهنّم ، و درجهنّم مُخلَّد و جاودان خواهید بود ؛ پس بدجایگاهی است منزل و محلل مستکبران و خودپسندان! »

١- آيهٔ ٢٨ ، از سورهٔ ١٦ : النّحل

٢- آية ٢٩ ، از سورة ١٦ : النّحل

در این آیات همانطور که ملاحظه می شود ، در بعضی نسبت قبض روح را به خدا داده است و در بعضی به ملکالموت و در بعضی به ملائکه ، و آن ملائکه نیز به طریقی ، قبض روح طیبین و پاکان را می نمایند و بطریق دگری قبض روح ظالمین و ستمکاران را می کنند .

جمع بین این آیات را چه قسم باید کرد ؟ اگر خود خدا قبض روح میکند عزرائیل و سائر فرشتگان چه میکنند ؟ و اگر عزرائیل میکند سائر فرشتگان چه عملی انجام میدهند ؟ و نسبت این فعل به ذات مقد س حضرت ربوبی عزّوجل چه معنی دارد ؟ و اگر فرشتگان میکنند ملکالموت چکاره است ؟ و نسبت قبض روح به خدا نیز چه معنی دارد ؟

این یک مسألهای است که باید روشن شود ؛ زیرا علاوه بـر آنکـه در قرآن کریم تناقض نیست ، ایـن آیـات اصـل مـهمّی از اصـول متقنـهٔ توحید را بیان میکنند .

برای توضیح این معنی می گوئیم که دین مقد س اسلام بر اساس توحید است ؛ توحید در ذات و توحید در صفات و توحید در أفعال . توحید در ذات یعنی در تمام عوالم وجود ، یک وجود مستقل قائم بالذّات بیش نیست و آن وجود ، ذات مقد س حضرت مُعطِی الوجود جلّ وعلا است ، و بقیّهٔ موجودات وجودشان ظِلّی و تَبعی است و معلولی و ناقص و ممکن .

توحید در صفات یعنی در تمام عوالم وجود و هسسی یک علم

مطلق و حیات مطلقه و قدرت مطلقه بیش نیست و همچنین سائر صفات ؛ و این صفات اختصاص به ذات مقد س حضرت حی قدیم عالِم قادر دارد ، و صفاتی که از علم و قدرت و حیات در بقیه موجودات مشاهده می گردد همه از پرتو علم و قدرت و حیات حضرت واجبالوجود است ، و آنها استقلالی ندارند بلکه نسبت به صفات الهیه در حکم سایه و صاحب سایه و در حکم پرتو مشعشع از منبع روشنائی و قدرت و علم و حیات است .

و توحید در افعال یعنی درتمام جهان هستی و عالم وجود یک فعل مستقل قائم بالذّات بیش نیست ، و تمام افعالی که از موجودات ممکنه صورت می گیرد همه پرتو آن فعل مستقل بالذّات که قائم به وجود واجبالوجود است بوده ، و در عین آنکه نسبت با ممکنات دارد نسبت با حضرت یروردگار جلّوعز دارد .

یعنی کاری که از موجودات سر می زند ظهور و طلوعی است از فعل حضرت ربّ عزّوجل ، و آن کار حقیقهٔ متعلّق به خداست ، و به امر خدا و اذن خدا در آن موجود به ظهور می پیوندد و طلوع می کند ، و بر این اساس ظهور ، با آن موجود نیز نسبت پیدا می کند .

پس در حقیقت و واقع امر ، فعلی که از یک موجود به وقوع می پیوندد ، در عین آنکه منسوب به اوست منسوب به خداست ، غایة الأمر نه درعرض هم ، بلکه در طول هم .

چون آن موجود و خدا هركدام مستقلاً آن فعل را انجام ندادهاند و نیز برای وقوع آن فعل با یكدگر شركت نكردهاند ، بلكه اوّلاً و

بالذّات آن فعل از مصدر فعل و وجود که ذات مقدس خداست صادر شده و هویدا گشته و سپس در این مورد ثانیاً و بالعَرض پیدا شده است.

حكيم سبزوارى در اين موضوع فرموده است: فَالْكُلُّ بِالذَّاتِ لَهُ دِلالَهُ وَلالَهُ مَالَكُ مُ جَلالَهُ عَلالَهُ وَكُللَّ مُعَالِكُ مُحَالَهُ جَلالَهُ وَكُللَّ مُزْرِّعَى مِنَ الأسْما وُضِعْ

و ضَعْا إلَه يَّا لِمَعْنَى ما صُنِعْ إذْ عَرضُ الدِّلالَةِ الْعَرْضِيَّةُ ترولُ لا الذَّاتِيَّةُ الطِّوليَّةُ \ ترولُ لا الذَّاتِيَّةُ الطِّوليَّةُ \

می فرماید: « تمام موجودات ذاتاً آیات و مرائی ذات حقّند و بر وجود او دلالت دارند و حکایت از جمال و جلال او دارند. و هر یک از موجودات و اسماء جزئیّه به وضع الهی و واقعی دلالت بر ذات او دارند نه به دلالت وضعی و تصنّعی ، به علّت آنکه دلالت اگر عَرْضی باشد از بین می رود بخلاف دلالت طولیّه که ناشی از علیّت و معلولیّت است و با ذات موجود در حاق وجود او موجود است .»

و بنابراین باید گفت که حضرت ملک الموت که آئینهوار ومرآت صفت ، دلالت بر ذات مقدس حضرت رب ودود می کند ، و سائر فرشتگان قبض ارواح که آئینه و مرآت حضرت ملک الموت هستند ،

۱- «منظومهٔ سبزواری» غرر ً فی تکلّمِه تعالی ، طبع ناصری ، ص ۱۷۷و

همگی با ذات مقد س حضرت باری تعالی شأنه العزیز اتحاد بلکه عینیّت دارند و در مقام فعل ابداً جدائی و بینونت میان آنها متصور نیست.

فعل قبض ارواح از ذات مقدّس حضرت خالق پیدا می شـود و در اوّل و هله درآئینه وجود ملکالموت ظهور پیدا کـرده و سـپس از ملک الموت بـه فرشتگان دگـر عَلـی حسب اختلاف درجاتهم و مراتبهم طلوع و ظهور نموده تا بالأخره در گروه فرشتگانی کـه از همـه درجـه و سعهٔ وجودی آنها کمتر است پدیدار می گردد .

و چون این افعال نسبت به یکدیگر طولیّت دارد نه عرضیّت، لذا همهٔ آنها حقیقهٔ فعل واحدند. پس ذات مقدیّس پروردگار در فعل قبض ارواح مستقل است و ابداً یار و مُعینی در این عمل برای او فرض نمی توان کرد، گرچه این فعل بدست ملکالموت و همچنین بدست سائر ملائکهای که زیردست ملکالموت هستند صورت گیرد.

و بنابراین اساس کلّی مشاهده می شود که قرآن مجید، موضوعاتی را که مورد بحث قرار میدهد از موت و حیات و رزق موجودات و حوادث آسمانی یا حوادث زمینی. در عین آنکه بوضوح نسبت به علّتهای سفلی یا عِلوی خود میدهد، نسبت به ذات مقدّس پروردگار میدهد و او را در این افعال وحید میداند.

۱- براى بحث و اطّلاع بيشتر ميتوان به تفسير «الميزان» جلد اوّل ، ص ۷۲ تحت عنوان «تصديق القرءان لقانون العليّة العامّة» و ص ٤٠٦ از همين جلد تحت عنوان «كلامٌ في استناد مصنوعات الإنسان إلى الله سبحانه» مراجعه كرد .

مثلاً در موضوع خلقت و آفرینش با آنکه بسیاری از مصنوعات انسان نسبت بخود انسان دارد ، در عین حال به ذات مقدّس خود نسبت میدهد :

## وَ اللَّهُ خَلَقَكُمْ وَ مَا تَعْمَلُونَ . `

« خداوند است که شما را آفرید ، و آنچه از دست شما حاصل شود و نسبت عمل با شما داشته باشد آن نیز آفریدهٔ خداست . » در آبهٔ دیگر میفرماید :

ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو َ خَالِقٌ كُلِّ شَيْء فَاعْبُدُوهُ . `

«ای مردم! اینست خدا که پروردگار شماست و هیچ معبودی و مقصودی جز او نیست . آفریننده و پدید آورندهٔ هر چیزی است ؛ بنابراین او را پرستش کنید .»

و در آیهٔ سوّمی میفرماید:

قُل اللَّهُ خَـالِقُ كُلِّ شَيْء وَ هُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّـارُ . "

« بگو خداست که آفرینندهٔ هر چیزی است ، و اوست خداونـد واحد قهّار که تمام موجودات در مقابل عظمت او ناچیزند .»

و نیز آیهٔ ۱۲ از سورهٔ زمر (۳۹) و آیـهٔ ۱۲ از سورهٔ غـافر (٤٠) و آیـهٔ ۲۲ از سورهٔ غـافر (٤٠) و آیهٔ ۲۲ ازسورهٔ حشر (٥٩) مانند همین آیات مذکـوره برآنچـه ذکـر شـد دلالت دارند.

١-آية ٩٦، از سورة ٣٧: الصّافات
 ٢\_ صدراَية ١٠٢، از سورة ٦: الأنعام
 ٣\_ ذيل آية ١٦، از سورة ١٣: الرّعد

و همچنین در موضوع مِلکیّت و مَلِکیّت ، با آنکه مُلک و مِلک تمام موجودات را صرفاً به خود نسبت میدهد ؛ مانند :

للّه مُلْكُ السَّمَاوَات وَ الأرْض وَ مَا فیهنَّ . '

« اختصاص به خدا دارد صاحب اختیاری آسمانها و زمین و آنچه در آنهاست .»

و مانند بسیاری از آیات قرآن که در آنها لفظ و َلِلَّهِ مَا فِی السَّمَوَّاتِ و مَا فِی الأَرْضِ استعمال شده است ، یعنی « از برای خداست و اختصاص بذات مقدس او دارد آنچه در آسمانها و زمین است .»

ولی در عین حال نسبت مُلک و صاحب اختیاری به آل إبراهیم داده است :

فَقَدْ ءَاتَيْنَآ ءَالَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ ءَاتَيْنَاهُم مُّلْكًا عَظِيمًا . '

« بتحقیق که به آل إبراهیم دادیم کتاب آسمانی و حکمت را ، و به آنها مُلک و حکومتی عظیم عنایت فرمودیم .»

و راجع به حضرت داود می فرماید:

وَ شَدَدْنَا مُلْكَهُ وَ ءَاتَيْنَاهُ الْحِكْمَةَ وَ فَصْلَ الْخِطَابِ . "

« ما قدرت و حكومت او را محكم كرديم و به اوحكمت و فصل

١- صير آية ١٢٠ ، از سورة ٥ : المآئدة

٢- ذيل آية ٥٤ ، از سورة ٤ : النّسآء

٣- آيهٔ ٢٠ ، از سورهٔ ٣٨ : ص

خطاب مرحمت كرديم .»

و نسبت مِلكيّت به افراد انسان داده است ؛ مانند بسيارى از آيات قرآن كه در آنها لفظ مَا مَلكَت أَيْمَانُكُم ويا أَيْمَانُهُم اللّهُ استعمال شده است ، و مانند: و مَا مَلكَت يَمِينُك مِمَّ آ أَفَآءَ اللّه عَلَيْك . ا

و از همین قبیل است آیات مورد بحث که نسبت قبض روح را در عین آنکه صرفاً بخود داده است به ملکالموت و سائر ملائکهٔ قبض ارواح داده است .

عیناً مانند خورشید که در آئینهٔ بزرگی بدرخشد و از آن آئینه به آئینههای کوچکتری که متعدد و کثیر بوده منعکس گردد، در اینحال نور و تشعشع اوّلاً و بالذّات اختصاص به خورشید دارد و ثانیاً و بالعرض به این آئینهها انتساب پیدا می کند.

ارادهٔ ازلی حضرت حق در ملکالموت ظهور پیدا می کند و از او به یکایک از ملائکهٔ قبض روح بر حسب اختلاف آنها در قبض روح مؤمن و کافر و منافق و عادل و فاسق که به أشکال و صور مختلفهای هستند ظاهر می گردد. پس این ظهورات در طول هم قرار دارند نه آنکه در عرض هم مجتمع گردند و سپس بالاستقلال یا بالاجتماع قبض روح کنند. ملکالموت مظهر اسم القابض یا الممیت است و فرشتگان دگر مظاهر جزئیهٔ این اسم هستند.

در کتاب «احتجاج» شیخ طبرسی (ره)روایتی را بسیار مفصّل

١- قسمتى از آيه ٥٠ ، از سورهٔ ٣٣ : الأحزاب

نقل می کند از زندیقی که به خدمت حضرت أمیرالمؤمنین علیهالسّلام آمده و اشکالات بسیاری داشت ، و از جمله اشکالاتش این بود که در قرآن مجید مطالب و أخبار متناقضی است و اگر آنها را جواب دهید من در دین شما داخل می گردم .

واز جملهٔ اعتراضاتش همین ادّعای تناقض در آیات توفّی و قبض ارواح و عامل آن بود .

مى گويد: أجدُ اللّهَ يَقُولُ: قُـلْ يَتَوَقَّاكُم مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ، و خداوند در جاى ديگر مى گويد: اللّه يَتَوَقَّى الأنفُس حِين مَوْتِهَا، و الَّذِين تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ طَيِّبِين و آنچه نظير و شبيه اين آيات در قرآن است.

در بعضی قبض روح را برای خود معیّن فرموده و در بعضی برای ملکالموت و در بعضی برای ملائکه .\

حضرت فرمودند: امّا آنچه از تناقض در این آیات و آیهٔ توَفَّهُ رُسُلُنَا و آیهٔ اللَّذِینَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِکَةُ ظَالِمِی أَنفُسِهِمْ بیان کردی، پس بدان که خداوند تبارک و تعالی اجل و اعظم است که خودش بدست خود در این امور مباشرت کند ؛ فعل فرستادگان خدا و فرشتگان ، فعل خداست چون آنها به امر خدا عمل می کنند.

پس خداوند از میان فرشتگان عدهای را برگزیده تا سفیر و واسطهٔ بین حضرت او و مخلوقاتش بوده باشند. و آنها همان عدهای هستند که خدا دربارهٔ آنها می فرماید: اللهٔ یَصْطَفِی مین الْمَلائِکَةِ

۱- «احتجاج» طبرسی ، طبع مطبعهٔ نعمان \_ نجف ، ج ۱ ، ص ٣٦٤

## رُسُلاً وَ مِنَ النَّاسِ . ا

پس کسانیکه از اهل طاعت خدا باشند ، متولّی و متصدی قبض روح آنان ملائکهٔ رحمت خواهند بود ، و کسانیکه از اهل معصیت باشند متولّی قبض روح آنان ملائکهٔ نقمت و عذاب خواهند بود .

و ملکالموت ، اعوان وکمککارانی دارد از ملائکهٔ رحمت و از ملائکهٔ نقمت که به امر او قبض روح میکنند ، و فعل آنها فعل اوست و هر چه بجای آورند منسوب به اوست .

و بنابراین ، فعل ملائکــه فعــل ملكالمــوت بــوده و فعــل ملكالموت فعل خداست .

چون خداست که می میراند و قبض ارواح و نفوس می کند بدست هر کدام از فرشتگانی که بخواهد ، و عطا می کند و منع می کند و ثواب می دهد و عذاب می کند بدست هر یک از بندگانش که بخواهد .

و بدرستیکه فعل اُمناء خدا عین فعل خداست ، همچنانکه می فرماید : و مَا تَشاءُونَ إِلاَّ أَن یَشَاء اللهٔ . ۲ و «هیچ چیز را اراده نمی کنید و اختیار نمی نمائید مگر آنکه خدا او را اراده فرموده و اختیار می نماید . » "

١-صدر آية ٧٥، از سورة ٢٢: الحج

٢-صدر آية ٣٠، از سورة ٧٦: الإنسان ؛ و صدر آية ٢٩، از سورة ٨١:
 التّكه د

۳-«احتجاج» ج ۱ ، ص۳۳

حال باید دید که قبض روح به چه کیفیّت صورت می گیرد ؟ و در آن واحد چگونه ملکالموت می تواند قبض روح افراد بسیاری را بنماید با آنکه بعضی از آنان در مشرق عالم و برخی در مغرب عالمند ؟ چون ممکن است جمعیّتهای بسیاری در دریاغرق شوند و در یک لحظه جان بسپرند ، یا کوه برسر آنان فرود آید یا بواسطهٔ زلزله در کام زمین فرو روند یا به علّت وزش بادهای مسموم یا ورود صاعقه و برق از آسمان بمیرند .

چگونه ممکن است ملک الموت جان این همه نفوسی که أحیاناً از هزاران بلکه از میلیونها تجاوز میکند را برباید ؟

جوابش آنستكه اولاً:

ما در امور مادّی مشاهده میکنیم که در یک لحظه ممکن است افعال مختلفی از مبدأ واحد سرزند ، بدون اندک تغییر و تفاوتی در زمان آنها .

مثلاً خورشید که بر فراز آسمان حرکت میکند ، یک حرکت دارد ، یک نور دارد ، ولی در همان آنی که نور واحد خود را به زمین می فرستد هزاران خانه و لانه و آشیانه و کوچه و محله و قریه و شهر و بیابان و کوه و دریا را روشن میکند .

این روشنی ها که در هر یک از این خانه ها و لانه ها آمده است ، هر یک با دیگری مختلف است و به حدود و مشخصاتی جداگانه متعیّن و محدود است . نوری که دراین خانه آمده غیر از نوری است که در خانهٔ دیگر است ، این یک سهمیّهٔ خاصی است از شعاع

خورشید و آن یک سهمیّهٔ دیگری است.

ولی در عین حال خورشید یکی است و شعاعی که از آن به زمین میرسد یکی است .

داستان موج الکتریک و امواج نور این مسأله را بخوبی واضح و آشکار میسازد .

یک فرستنده درگوشهای از جهان با ضربهٔ الکتریکی ، نور و صوت را در جهان منتشر میکند . تمام افراد روی زمین درهر نقطهٔ از آن در دریا در هوا در صحرا یا بر فراز کوهها باشند ، بوسیلهٔ دستگاه خاصی که به نام گیرنده با خود دارند می توانند آن صدا را بشنوند و آن صورت را که دراثر ضربهٔ الکتریک در هوا بصورت موج است در آن گیرنده متمرکز نموده و مشاهده نمایند .

سخنگو یکی است ، فعل او واحد است ، یک خطبه می خواند یک قرائت قرآن مجید می نماید ؛ ولی میلیونها از نفوس بشر از آن استفاده می کنند .

یعنی آن یک فعل با وجود حفظ وحدت و یگانگی خـود ممکـن است در صدها میلیون مَجری طلوع و ظـهور نمـوده ، همـه را متمتّع و بهرمند سازد .

کارخانهٔ برق و تولید قوهٔ الکتروموتوری ، یک نیروی واحد توسّط یک رشته کابل به شهر می دهد و این نیرو منشعب می گردد به دستگاههای مُبدّل که آنرا ترانسفورماتور می گویند ، و این دستگاهها آن نیروی قوی را تبدیل می کند به نیروی ضعیف تر ، ونیز دستگاههای

مبدئل دیگری که در مسیر شهر قرار داده شده این نیروهای ضعیف تر شده را تبدیل می کند به نیروی ضعیفی که قابل استفادهٔ خانهها و دستگاههای حرارتی و مکانیکی است؛ و بدینوسیله با این قبیل دستگاهها نیروی شگرف و عظیم کارخانه را که ۱۳۰۰۰ ولت است می توان به ۲۲۰ ولت یا ۱۱۰ ولت یا در دستگاههای کوچک و چراغ خواب به ۲ یا ۲ ولت تبدیل کرد.

آیا می توان گفت: چگونه میتواند یک رشته سیم متّصل به کارخانه این همه منزلها و کارخانهها را روشن کند و در یک لحظه تمام دستگاههای موجودهٔ در آنها را بحرکت درآورد ؟

چگونه ممکن است به یک اشاره و اتّصال کلیـدِ جریـان بـرق ، تمام این امور صورت گیرد ؟

کسی نمی تواند بگوید: چرا ؟ چون فعیل ، فعیل واحد است و بوسیلهٔ این دستگاههای مبدیل قبوی و ضعیف تبدیل شده و لباس کثرت به خود پوشیده و در قالبهای بسیاری ظهور نموده است . ملک أعظم پروردگار که وظیفهٔ قبض ارواح را دارد و نامش عزرائیل است ، او حکم معدن نیرو را دارد . آن حکم خورشید با تشعشع است که یکی است و بر فراز آسمان است . او اسم المُمیت و القابض خداست ؛ همچنانکه حضرت اسرافیل که به بدنها جان می دهد و به موجودات افاضهٔ روح می کند اسم المُحیی خداست ، و حضرت جرائیل که افاضهٔ علوم می کند اسم العَلیم و البَصیر و حضرت جرائیل که افاضهٔ علوم می کند اسم العَلیم و البَصیر و الخبیر خداست ، و حضرت میکائیل که متصدی رسانیدن ارزاق

است اسم الرّزّاق و الرّازق خداست .

و سپس بوسیلهٔ فرشتگان کوچکتر ، آن اسم کلّی به و َحَداتی منشعب می گردد و سپس بوسیلهٔ فرشتگان کوچکتری ، آن اسم کوچک و جزئی نیز به وحداتی منقسم می شود تا برسد به یک یک از ملائکهٔ جزئیه که برای امر خاصّی از إحیاء و إماته و تعلیم و رسانیدن روزی وظیفهٔ خاصّی را به عهده دارند .

امروزه بوسیلهٔ اختراع این دستگاههای عجیب و فرستادن نـور و صوت و غیرها به نقاط دوردست ، فهمیدن کیفیّت عمـل ملائکـه بـرای أفهام ساده و بسیط ، بسیار آسان است .

و اگر آن زمانی بود که بوسیلهٔ سنگ چخماق یا خصوص کبریت باید چراغ روشن کرد و بنابراین باید چراغها را یکی پس از دیگری شعله افروخت، تصور این معانی شاید مشکلتر بنظر می رسید.

امروزه می گویند: در صددند که دستگاههائی اختراع کنند تا نـور خورشید را در هنگام شب از آن نصف کرهٔ زمیـن بدیـن نصف تـاریک هدایت کنند و مردم را در شب ظلمانی از چراغ برق بـی نیـاز سـاخته و شب تاریک را مبدّل به روز روشن نمایند.

بدین طریق که در نقاط مختلفهٔ زمین استاسیونهائی بنا کنند و بوسیلهٔ یکی از آنها نور خورشید را که در مجاورت آنست بگیرند و سپس این استاسیونها هر یکی به دیگری که نزدیک اوست تحویل داده تا بالأخره به نقاط دور دست هدایت کنند. و در این صورت هر یک از استاسیونها که در هر یک از نقاط زمین با فاصلههای معین

نصب شده است علاوه بر آنکه تا شعاع متصل به شعاع استاسیونهای دیگر ، اطراف خود را روشن می کند ، نوری را که از خورشید بلاواسطه یا بواسطهٔ استاسیونهای قبلی گرفته است به استاسیونهای بعدی منتقل مینماید.

و در نتیجه نیمکرهٔ تاریک در شبهای ظلمانی ، نورانی میگردد . در مورد بحث نیز ملکالموت در حکم آن استاسیون قوی و ملائکهٔ قبض روح در حکم استاسیونهای وسط راه هستند .

این جواب بسیار ساده و روشن و برای عموم قابل ادراک است. و اما جواب دیگر آنستکه: عمل ملک الموت یک فعل مادی نیست، او یک موجود مجرد و معنوی است؛ و معنی و تجرد اصلاً با ماده و آثار و أحکام ماده مشابهت ندارد.

قبض روح همانطور که در روزهای گذشته ذکر شد ، از باطن انسان است نه از ظاهر . و آنچه را که ملکالموت قبض می کند روح آدمی است . و عزرائیل که خودش یک موجود ملکوتی است ، با قوهٔ ملکوتی و معنوی روح را می رباید نه با نیروی مادی .

از باب مثال عرض می شود: من که السّاعه با شما سخن می گویم و همهٔ شما سخنان مرا می شنوید و ادراک می کنید، آیا بین ادراک و تعقل شما و ادراک و تعقل رفیقتان تزاحمی است؟ آیا تضادی است؟

آیا می توان گفت که : چگونه معنای واحدی برای هزار نفر در آن واحد قابل ادراک است ؟

آری اگر من بخواهم در اینجا بنشینم و تمام افراد شما هم در همين مكان خاص كه من نشستهام بنشينيد امكان پذير نيست ، چون مکان مادی است و ظرفتت یک موجود مادی را دارد به اندازهٔ گشایش خود.

امًا قورة مفكّره و متخيّله و حافظه مادّي نيست ، و القاء معناي واحد برای افرادی متعدّد مانعی ندارد . اگر فرض شود که بوسیلهٔ همین بلندگو سخنان مرا در دنیا منتشر کنند باز هم تمام افراد بشر ادراک می کنند و ایداً تصادم و تضادی در بین ادراک و تفاهم آنها يوجود نخواهد آمد.

بنابراین ، عمل حضرت حقّ عزّوجلّ و ملكالموت و سائر فرشتگان چون عمل مادّي نست بلكه عمل واحدي است كه از آئینهها و دریچههای مختلف که هر یک معاکس دیگری هستند ظهور و بروز نموده ، ابداً تنافی و تضادّی در آن تصور نمی شود .

حکیم سبزواری در کیفیّت حصول تکثّر بنا بر طریقهٔ إشراقیّین مے فرماید:

> وَ هَكَـــذا سَـــوانحُ الأنــــوارِ إِذْ لا حِجابَ في الْمُفارقاتِ

تَضاعَفَتْ لِمَبْلَعِ مِكْثار عَلَيْه قِسْ بِوَسَط وَ غَيْرِهْ شُهُو دَ كُلٍّ وَ شُرِوقَ نَور هُ ْ وَ إِنَّمَا احْتَصَّ الْمُقارِناتِ فَكَانَ فَـى كُلَّ جَمِيعُ الصُّــوَرْ كُلَّ مِنَ الْكُلِّ كَمَجْلَــي الأَخَــرْ `

« و به همین طریق و کیفیّت ، انوار سانحه مانند نور وجود

۱- «شرح منظومهٔ سبزواری» طبع ناصری ، ص ۱۹۰ و ۱۹۱

ملکالموت که از حضرت نورالأنوار میگیرد و در او متجلّـی میشـود، در مراتب نازله بطور تضاعف تکثّر پیدا میکند.

و برهمین اساس و کیفیّت باید ملاحظه شود اشراقات انواری که در مراتب پائین پیدا می شود ، و مشاهداتی که آنها از انوار عالیه و موجودات مجرّدهٔ قاهره می نمایند .

و دلیلش اینست که در موجودات مجرده ، حجاب مادّه و آثار مادّه مادّه مانند زمان و مکان نیست و آنها از هم محجوب نیستند ؛ و حجاب اختصاص به موجودات مادّیه و آثار آن دارد .

بنابراین در هر یک از موجودات مجرده تمام صورتهای موجودات مجردهٔ دیگر منعکس است و هر کدام از آنها نسبت به دیگری حکم آئینه و مرآت را دارد .»

در كتاب «من لايحضره الفقيه» از حضرت صادق عليه السّلام روايت كرده است كه:

قِيلَ لِمَلَكِ الْمَوْتِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: كَيْفَ تَقْبِضُ الأَرْوَاحَ وَ بَعْضُهَا فِي الْمَقْربِ وَ بَعْضُهَا فِي الْمَشْرقِ ، فِي سَاعَةٍ وَاحِدَة ؟

فَقَالَ : أَدْعُوهَا فَتُجِيبُني .

قَالَ: فَقَالَ مَلَكُ الْمَوْتِ عَلَيْهِ السَّلَامُ: إنَّ الدُّنْيَا بَينِ يَدَى َّ كَالْقَصْعَةِ بَيْنَ يَدَى الْقَصْعَةِ بَيْنَ يَدَى الْحَدِكُمْ يَتَنَاوَلُ مِنْهَا مَا شَاءَ. وَ الدُّنْيَا عِنْدِى كَالْدِّرْهُم فِي كَفِّ أَحَدِكُمْ يُقَلِّبُهُ كَيْفَ يَشَاءُ. \

« از ملك الموت عليه السلام سؤال شد: چگونه قبض ارواح

۱- «من لايحضره الفقيه» باب غسل الميّت ، طبع نجف ، ج ۱ ، ص ۸۰

آدمیان را در یک ساعت میکنے در حالیکه بعضی در مغرب عالم و بعضی دگر در مشرق عالم هستند .

ملك الموت در پاسخ گفت: من فقط آنها را ميخوانم و آنها جواب مرا ميدهند.

سپس حضرت صادق فرمود: پس از این پاسخ ملکالموت علیهالسّلام گفت: بدرستیکه تمام این جهان در مقابل من مانند یک کاسهای است که در نزد یکی از شما باشد، و هر چه از آن کاسه بخواهد غذا تناول کند، تناول می کند. و تمام این دنیا در نزد من مانند یک درهمی است که در دست یکی از شماست و آنرا هر قسم که بخواهد می گرداند و پشت و روی آنرا می نگرد.»

همچنین در کتاب «من لایحضره الفقیه» روایت کرده است که از حضرت صادق علیه السّلام دربارهٔ این آیات سؤال شد: از قول خدا عزّوجلّ: اللّهٔ یَتَوَفَّی الأَنْفُسَ حِینَ مَوْتِها و از قول خدا عزّوجلّ: قُلْ یَتَوَفَّاکُم مَلّكُ الْمَوْتِ اللّذِی وُکِّلَ بِکُمْ و از قول خدا عزّوجلّ: الّذین یَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِکَةُ ظَیّبین ، و الّذین تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِکَةُ ظَالمِی تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِکَةُ ظَالمِی انفُسِهِمْ و از قول خدا عزّوجلّ: تَوفَقْتُهُ رُسُلُنَا و از قول خدا عزّوجلّ: وَلَوْ تَرَی إِذْ یَتَوَفَّی الّذِین کَفَرُوا الْمَلاَئِکَةُ . او به تحقیق که در یک و لَوْ تَری إِذْ یَتَوفَی الّذِین کَفَرُوا الْمَلاَئِکَةُ . او به تحقیق که در یک ساعت در جمیع آفاق عالم آنقدر از مردمان می میرند که عدد آنها را غیر از خداوند عزّوجل کسی نمی تواند به شمارش درآورد ، این عیر از خداوند عزّوجل کسی نمی تواند به شمارش درآورد ، این چگونه متصور است ؟

١- صدر آيه ٥٠ ، از سوره ٨ : الأنفال

حضرت صادق عليه السّلام در پاسخ فرمودند: خداوند تبارک و تعالى براى ملک الموت ياران و مددکارانی گماشته که آنها ارواح را قبض می کنند. مانند صاحب الشُّرطّة (یعنی رئیس پلیس) که برای او یاران و کمک کارانی از افراد انسان قرار داده شده است، و آن رئیس پلیس آن اعوان و یاران خود را در پیش آمدها برای انجام اموری که بعهده دارند می فرستد. بنابراین تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِکَةُ ، و یَتَوَفَّاهُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ مِنَ الْمَلاَئِکَةِ مَعَ مَا یَقْبِضُ هُو، و یَتَوَفَّاهَا اللَهُ عزَّوجَلَّ مِنْ مَلَكِ الْمَوْتِ .

« فرشتگان رحمت و غضب ، قبض روح مؤمنین و ظالمین را می کنند یعنی روح آنها را به نزد خود می گیرند و جذب می کنند ، و ملک الموت روح آنها را بواسطهٔ آن فرشتگان می گیرد و به نزد خود جذب می کند با روح آن افرادی را که خودش بلاواسطه می گرفته و به خود جذب می نموده است ، و خداوند عزّوجل آن ارواح را بواسطهٔ ملک الموت می گیرد و جذب می نماید .» ا

از این روایت استفاده می شود که روح بعضی را ملک الموت بدون واسطهٔ فرشتگان جزئیه می گیرد و خودش بنفسه متصدی و مباشر قبض روح آنان می گردد.

إن شاءالله تعالى در خاتمهٔ همين مجلس از ايـن موضـوع گفتگـو خواهيم نمود .

روایتی را شیخ صدوق علیه الرّحمة در کتاب «توحید» نقل

١- «من لايحضره الفقيه» باب غسل الميّت ، طبع نجف ، جلد ١ ، ص ٨٢

می کند از أحمد بن الحسن القطّان از أحمد بن یحیی از بکربن عبداللّه ابن حبیب از أحمد بن یعقوب بن مطر از محمّد بن حسن بن عبدالعزیز الأحدب الجند در نیشابور که او گفت: من در کتاب پدر خودم که بخط خود نوشته بود یافتم که او می گوید: روایت کرد برای من طلحة بن یزید از عبیداللّه بن عبید از أبی معمّرالسّعدانی که:

مردی بخدمت أمیرالمؤمنین علی بن أبیطالب علیهالسّلام آمد و عرض کرد: یا أمیرالمؤمنین! من در کتاب خدای که بر پیغمبرش فرستاده است شک نمودهام.

أمير المؤمنين عليه السّلام فرمود: ثَكَلَتْكَ أُمُّكَ ، وَكَيْفَ وَكَيْفَ شَكَكْتَ فِي كِتَابِ اللّهِ الْمُنْزَلِ ؟

مادرت بر تو بگرید و در سوگ و عزای تو اشکبار باشد ، چگونه در کتاب فرستاده از ناحیهٔ خدا شک نمودی ؟

گفت: من در کتاب خدا چنین یافتم که بعضی از آیات آن تکذیب بعض از آیات دیگر آن را می کند ، پس چگونه من در آن شک تکنم ؟

حضرت فرمودند: کتاب خداوند عزّوجل آیاتش بهم پیوسته و مربوط است و آیاتش تصدیق یکدیگر را می کند، و ابدا بعضی از آیات آن تکذیب آیهٔ دیگری را نمی نماید. ولی سهمیّهٔ تو از روزیهای معنوی و عقلانی به آن پایه نرسیده است که بتوانی از عقلت و فهمت استفاده کنی. بیاور شکوک خود را از کتاب خدا و بیان کن.

آن مرد شروع كرد به بيان كردن و حضرت أميرالمؤمنين

علیهالسّلام یکایک را جواب گفتند . واین روایت بسیار مفصّل و طولانی است و در کتاب «توحید» صدوق طبع حیدری ، از ص۲۵۶ تا ص ۲۲۹ بیان شده است . ولی ما موضع حاجت خود را راجع به ادّعای تناقض و تنافی در آیات قبض روح ، از آن انتخاب و در اینجا بیان میکنیم :

حضرت أميرالمؤمنين عليه السّلام فرمودند: و آنچه بيان كردى از آيات قبض روح مانند قوله: قُلْ يَتَوَقَّاكُم مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم ثُرُجَعُونَ و قوله: اللّهُ يَتَوَقَّى الأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وقوله: اللّهُ يَتَوَقَّى الأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وقوله: تَوَقَّده رُسُلُنَا وَ هُم لا يُفَرِّطُونَ و قوله: اللّذين تَتَوَقَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ طَيِّينِ يَقُولُونَ الْمَلاَئِكَةُ طَالِمِي أَنْفُسِهِم و قوله: تَتَوقَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ طَيِّينِ يَقُولُونَ المَلاَئِكَةُ طَالِمِي أَنْفُسِهِم و قوله: تَتَوقَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ طَيِّينِ مَ يَقُولُونَ اللّهُ مَا الْمَلاَئِكَةُ طَالِمِي أَنْفُسِهِم و قوله: تَتَوقَاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ طَيِّينِ اللهِ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا يَعَالَى تدبير المور خود را سَلامً عَلَيْكُم، بيس بدان كه خداوند تبارك و تعالى تدبير المور خود را به هر كيفيتي كه بخواهد مي كند، و از مخلوقات خود هر كدام راكه بخواهد به هر كارى كه بخواهد مي گمارد.

امًا ملکالموت ، خداوند او را بر قبض روح بندگان خاص خود که اراده کرده است گماشته تا بالمباشره ارواح آنان را قبض کند .

و دستهای از فرشتگان خاص خود را برای قبض روح افرادی از بندگان خود که اراده فرموده است قرار داده است .

فرشتگانی را که خداوند عزّوجل نام آنان را برده ، آنان را مأمور افراد معیّن و مشخّصی از مخلوقات خود فرموده است .

خداوند تبارک و تعالی تدبیر امور را به هر کیفیّتی که اراده کنــد و مشیّتش تعلّق گیرد مینماید .

و سپس فرمود:

وَ لَيْسَ كُلُّ الْعِلْمِ يَسْتَطِيعُ صَاحِبُ الْعِلْمِ أَنْ يُفَسِّرَهُ لِكُلِّ النَّاسِ ؛ لأَنَّ مِنْهُ مُ الْقَوى وَ الضَّعِيفَ . وَ لأنَّ مِنْهُ مَا يُطَاقُ حَمْلُهُ وَ مِنْهُ مَا لاَ يُطَاقُ حَمْلُهُ إلاَّمَن يُسَهِّلُ اللَهُ لَهُ حَمْلَهُ وَ أَعَائهُ عَلَيْهِ مِن خَآصَّةِ يُطَاقُ حَمْلُهُ إلاَّمَن عُسَهِّلُ اللَهُ لَهُ حَمْلَهُ وَ أَعَائهُ عَلَيْهِ مِن خَآصَّةِ أُولِيَآئِهِ .

وَ إِنَّمَا يَكْفِيكَ أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ اللَّهَ هُـوَ الْمُحْيِــي الْمُمِيــتُ، وَ أَنَّــهُ يَتَوَفَّى الأَنْفُسَ عَلَى يَدَى ْمَنْ يَشَآءُ مِنْ خَلْقِهِ مِنْ مَلاَئِكَتِهِ وَ غَيْـرهِمْ.

قَالَ: فَرَّجْتَ عَنِّى ، فَرَّجَ اللَهُ عَنْكَ يَا أُمِيرَالْمُوْمِنِينَ ، وَ نَفَعَ اللّهُ الْمُسْلِمِينَ بكَ . \

می فرماید: «و شخص دانشمند و صاحب علم را چنین قدرتی نیست که بتواند هر علمی را برای تمام افراد مردم شرح و تفسیر کند ؛ چون در میان مردم از نقطهٔ نظر ادراک و تعقل بعضی مستعد و قوی هستند و برخی دگر ضعیف و ناقابل ، و همچنین اقسام علوم همه در یک پایه نیستند بلکه بعضی از علوم قابل تحمل اند و برخی دگر قابل تحمل نیستند و از عهده و طاقت عامهٔ مردم خارج است ، مگر افراد اندکی که از اولیاء و خواص خدا بوده و خداوند برای آنان ادراک آن علوم را آسان نموده و برای تفهم و تعقل و تحمل آن علوم آنان را نیرو بخشیده و یاری فرموده است .

و برای تو ای مرد همین قدر کافی است که بدانی : ذات مقدس

۱- «توحید» صدوق ، کتاب التّوحید ، بــاب الــرّدّ علـــى الثّنویّـــة و الزّیّادقــة ، طبع حیدری ( سنهٔ ۱۳۸۷ ) ص۲٦۸

حضرت پروردگار زنده کننده و میراننده است ، و اوست که قبض ارواح می کند بر دست هر کدام از بندگان و مخلوقات خود که بخواهد ، خواه آنها از طائفهٔ فرشتگان باشند یا از غیر فرشتگان .

آن مرد گفت: سختی و شدیّت را از من برداشتی ، خداوند سختی و شدیّت را از تو بردارد ای أمیرمؤمنان! و مسلمین را بدست تـو نفع رساند.»

در اینجا همانطور که ملاحظه می شود أمیرالمؤمنین علیه السّلام یک جمله را اضافه فرموده اند و آن لفظ غَیْرِهِمْ است ؛ یعنی بدست غیر ملائکه نیز قبض روح می کند .

باید دید این جمله چه معنائی دارد ؟ از این جمله نمی توان عبور کرد و آن را نادیده گرفت. این جمله را ولی کارخانهٔ خدا فرموده ، او خبر داده است که قبض روح بدون تصدی و مباشرت فرشتگان نیز صورت می گیرد.

این جمله دو احتمال دارد:

احتمال اول آنکه لفظ غَیْرِهِمْ عطف بر ملائکه باشد ، و ظاهر کلام نیز این را اقتضا میکند . یعنی خداوند قبض روح را بدست بعضی از مخلوقات خود که از صنف ملائکه نیستند نیز میکند .

آن مخلوقات موجوداتی هستند از ملائکه بالاتر حتّـی از حضـرت ملکالموت برتر و شریفتر و گرامی تر ؛ و آنها را در منطق قرآن عالین گویند.

وقتیکه خداوند تـبارک و تعالی انسان را آفرید به شیطان امر کرد

به او سجده کند ، شیطان سجده نکرد و خداوند او را مورد مؤاخذه قرار داده ، فرمود: أُسْتَكُبَرْتَ أُمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ، چرا سجده نکردی ؟ آیا تکبّر ورزیدی یا از عالین بودی ؟ و چون امر به سجده بجمیع ملائکه تعلق گرفت معلوم می شود که عالین از ملائکه نبودند که مأمور به سجده نشدند ، بلکه همانطور که از اسمشان پیداست موجوداتی بودند عالی رتبه و رفیع القدر و المنزلة .

آنها چه کسانی هستند که بواسطهٔ علو قدر و ارتفاع مقام ، مأمور به سجدهٔ به آدم نشدند ؟

اگر بخواهیم در این موضوع مفصّلاً وارد شویم ، ازبحث معاد که موضوع گفتار است بر کنار خواهیم افتاد . اجمال مطلب آنکه طبق آیات قرآن آنان از مُخلَصین هستند که شیطان را به ساحت قدس آنها دسترس نیست .

عالين عبارتند از ارواح طيبين و طاهرين از انبياء و اولياء و ائمّهٔ طاهرين كه در مقام امن و امان الهي وارد شده ، في مَقْعَد صِدْق عِنْد مَلِيك مُقْتَدر مِ قرار گرفته و به درجات اخلاص و قرب الهي فائز گشتهاند .

آنها افرادی هستند که در سیر تکاملی خــود بسـوی ذات مقــدّس پروردگار به اسماء کلّیهٔ الهیّه رسیده و به صفات کلّیهٔ الهیّه متّصــف وبـه فنــاء مطـلق درذات خــداوند عــزّوجــلّ فائز و از اخلاص عبــور کرده و

١-ذيل آيهٔ ٧٥، از سورهٔ ٣٨: ص

٢- آية ٥٥ ، از سورة ٥٤ : القمر

خالص شدهاند .

و چون آنها فانی در اسماء و صفات کلّیهٔ الهیّه گشتهاند و لازمهٔ ایس درجه از فناء ، ظهور و طلوع آن اسماء و صفات است در آئینهٔ وسیع وجود آنان ، بنابراین به اذن خدا و به امر خدا می توانند زنده کنند و بمیرانند و روزی دهند و سائر افعالی که از خدا سر می زند از وجود آنان ظهور نموده و به اذن و به ارادهٔ خدا انجام دهند.

آنها مظهر تام و كامل اسماء الهيّه هستند و به ظهور اسم السمُحيى زنده مي كنند و به ظهور اسم المُحيت مي ميرانند .

و حضرت موسی علی نبینا و آله و علیه الصّلوة والسّلام که عصای خود را انداخت و اژدها شد مظهر همین اسم بوده است. و از رسول خدا و أمیرالمؤمنین و بعضی از ائمّه علیهمالسّلام که در اخبار، روایت زنده کردن مردگان آمده است از همین قبیل است. و زنده شدن مرغان از فراز کوهها به دعای حضرت إبراهیم از همین

١-قسمتي از آيهٔ ٤٩، از سورهٔ ٣: ءَال عمران

قبيل بوده است .

و مى توان گفت كه اشارهٔ حضرت على بسن موسى الرّضا على الله آن نقسش شير در روى پرده در مجلس مأمون و زنده شدن آن و پاره كردن و خوردن آن شخص مسخره از قبيل اسم المحيى و المميت بوده است.

۱- داستان زنده شدن شیر و دریدن حاجب مأمون را در کتاب «عیون أخبارالرّضا» درباب چهلم طبعسنگی ، ص۳۵۵ آورده ، وشیخ حرّعاملی در کتاب «إثبات السهداة بالنّصوص والمعجزات» درباب بیست و پنجم، در معجزات حضرت امام رضا علیهالسّلام درجلد ششم ، از ص۵۵ از کتاب «عیون» روایت کرده است .

امًا اصل روایت در کتاب «عیون» چنین است که مرحوم صدوق روایت می کند از أبوالحسن بن قاسم المفسّر از یوسف بین محمّد بین زیاد و علیّ بین محمّد بن سیّار ، و این دو نفر از دو پدرشان و آن دو پدر از حضرت امام حسین عسکری علیهالسّلام از پدرش حضرت علی ّ بین محمّد از پدرش حضرت محمّد بین علی علیهمالسّلام ، و حضرت رواییت را مفصّلاً ذکرمی کنند تیا می رسند به آنکه :

حاجب مأمون که مأمور بود در مجلس ، حضرت رضا را تحقیر کند به آن حضرت گفت: مردم برای تو معجزاتی اثبات می کنند که برای احدی از مردم غیر از تو اثبات نکردهاند ؛ گوئی معجزهای مانند معجزهٔ حضرت إبراهیم که مرغان کشته شده را زنده کرد آوردهای ؟! اگر راست می گوئی پس امر کن به این دو شیرو آنها را زنده کن و بر من مسلّط گردان! و مقصود حاجب دو صورت شیری بود که روبروی هم بر مسند مأمون نقش کرده بودند. حضرت به غضب درآمده و به آن دو صورت صدا زدند: بگیرید این فاجر را! و این مرد فاجر را طعمهٔ خود قرار دهید و از او عین و اثری باقی نگذارید!

آن دو شير برجستنـد و آن مرد را ياره كرده و طعمـهٔ خود قرار دادنــد و ⇔

و این مسأله بسیار شایان دقّت است ، و نظیر این معجزه از حضرت موسی بن جعفر علیهماالسّلام وارد شده است .'

⇒ استخوانهای او را خرد کرده و جویدند و او را خوردند و خون او را لیسیدند
 \_ و مردم تماشا می کردند و همه در تحیّر و حیرت فرو رفته بودند \_ و پس از آن خدمت حضرت ایستادند و عرض کردند: ای ولی خدا در روی زمین! آیا امر می کنی که با مأمون نیز ایس عمل را انجام دهیم ؟ مأمون از استماع ایس سخن غش کرد ، و حضرت فرمودند: بایستید! و آنها بحال خود برگشتند. \_ الحدیث

۱- ابن شهر آشوب در کتاب «مناقب» در ضمن حالات حضرت موسسی بسن جعفر علیهماالسّلام (ج ۲ ص ۳٦٤ و ۳٦٥ از طبع سنگی) از علی بن یقطیس روایت کرده است که هارونالرّشید مردی را طلب کرد که امر إمامت آن حضرت را باطل سازد و آن حضرت را در مجلس خجالت دهد . برای این منظور مرد ساحری را حاضر کردند ، چون سفره گستردند بر روی نان عملی انجام داد که هر وقت خادم آن حضرت اراده می کرد گردهٔ نانی را برگیرد آن نان از دستش می پرید ، و هارونالرّشید از این منظره در نهایت خنده و سرور درآمد .

در این حال حضرت بی درنگ سر خود را بطرف نقش شیری که درپرده کشیده شده بود بلند کرده و فرمودند: یا أسکد اللّه خُذْ عَدُو اللّه «ای شیر خدا! دشمن خدا را بگیر .» ناگهان آن صورت مانند یک حیوان درندهٔ قوی پنجهای جستن کرد و آن مرد ساحر را دریده و طعمهٔ خود ساخت . هارون وندیمانش همگی بیهوش شده و به روی زمین افتادند و از شدیّت ترس عقلها از سرهایشان پرید . و چون پس از زمانی بهوش آمدند هارون به حضرت گفت: به حقّی که من بر تودارم از تو می خواهم که به این صورت شیر امرکنی که این مرد را برگرداند . حضرت فرمود: اگرعصای موسی ریسمانها وعصاهائی را که از جادوگران فرعون بلعیده بود بازگردانید این صورت هم آن مرد بلعیده شده را برخواهدگردانید . \_ انتهی

و محدیّث قمّی در «منتهی الأمال» طبع رحلی ، ج ۲ ، ص۱۳٦ پــس از آنکـه این داستان را از ابن شهر آشوب روایت کرده است گوید: 

⇔

چندین نفر از رفقا و دوستان نجفی ما از یکی از بزرگان علمی و مدر سین نجف اشرف نقل کردند که او می گفت: من دربارهٔ مرحوم استاد العلماء العالمین و قدوة أهل الحق و الیقین و السید الأعظم و السند الأفخم و طود أسرار رب العالمین آقای حاج میرزا علی آقا قاضی طباطبائی رضوان الله علیه و مطالبی که از ایشان أحیاناً نقل می شد و احوالاتی که بگوش می رسید در شک بودم.

با خود می گفتم آیا این مطالبی که اینها دارند درست است یا نه ؟

⇒ « بعضی از فضلاء \_ و شاید که آن سیّد اجل ّ آقا سیّد حسین مفتی باشد \_
 روایت کرده این حدیث را از شیخ بهائی به این طریق که فرمود :

حدیث کرد مرا در شب جمعه هفتم جُمادی الآخرة سنهٔ ۱۰۰۳ در مقابل دو ضریح امامین معصومین حضرت موسی بن جعفر و أبو جعفر جواد علیهماالسّلام ، از پدرش شیخ حسین از مشایخ خود \_ پس آنها را نام برده تا به شیخ صدوق \_ از ابنالولید از صفّار و سعد بن عبد اللّه از أحمد بن محمّد بن عیسی از حسن بن علی بن یقطین از برادرش حسین از پدرش علی بن یقطین ؛ و رجال این سند تمامی ثقات و شیوخ طائفه هستند ، پس حدیث را ذکر کرده مثل آنچه ذکر شد و مخالفتی با این حدیث ندارد جز آنکه در آن خادم ندارد بلکه دارد خود حضرت میخواست نان بردارد ؛ و دیگر آنکه صورت شیر در بعضی از صحنهای منزل بود نه در پرده ؛ و بقیّه مثل همند . و بعد از این روایت گفته که : شیخ بهایی أدام اللّه ایّامه انشاد کرد برای من سه بیتی که در مدح حضرت امام موسی و امام محمّد جواد علیهماالسّلام گفته بود و آن سه بیت اینست [و] بهترین أشعاریست که در مدح آندو بزرگوار گفته شده :

ألا يا قاصد الزُّور آء عسرِّجْ على الغربيّ من تلك المغانى و نعليك اخْلُعَن و اسجُدْ خضوعًا إذا لاحت لديك القسبتان فتَحتهُما لَعسمرُك نارُ موسى

این شاگردانی که تربیت میکنند و دارای چنین و چنان از حالات و ملکات و کمالاتی میگردند راست است یا تخیّل ؟

مد تها با خود در این موضوع حدیث نفس می کردم و کسی هم از نیّت من خبری نداشت . تا یکروز رفتم برای مسجد کوفه برای نماز و عبادت و بجای آوردن بعضی از اعمالی که برای آن مسجد وارد شده است .

مرحوم قاضی رضوان الله علیه به مسجد کوفه می رفتند، و برای عبادت در آنجا حجرهٔ خاصّی داشتند، و زیاد به این مسجد و مسجد سهله علاقمند بودند، و بسیاری از شبها به عبادت و بیداری در آنها به روز می آوردند.

می گوید: در بیرون مسجد به مرحوم قاضی رحمهٔ الله علیه برخورد کردم و سلام کردیم و احوالپرسی از یکدیگر نمودیم و قدری با یکدگر سخن گفتیم تا رسیدیم پشت مسجد، در اینحال در پای آن دیوارهای بلندی که دیوارهای مسجد را تشکیل می دهد در طرف قبله در خارج مسجد در بیابان هر دو با هم روی زمین نشستیم تا قدری رفع خستگی کرده و سپس به مسجد برویم.

با هم گرم صحبت شدیم ، و مرحوم قاضی رحمة الله علیه از اسرار و آیات الهیّه برای ما داستانها بیان می فرمود و از مقام اجلال و عظمت توحید و قدم گذاردن در این راه ، و در اینکه یگانه هدف خلقت انسان است مطالبی را بیان می نمود و شواهدی اقامه می نمود .

من در دل خود با خود حدیث نفس کرده و گفتم: که واقعاً ما در

شک و شبهه هستیم و نمی دانیم چه خبراست ؟ اگر عمر ما به همین منوال بگذرد وای بر ما ؛ اگر حقیقتی باشد و به ما نرسد وای بر ما ! و از طرفی هم نمی دانیم که واقعاً راست است تا دنبال کنیم .

در اینحال مار بزرگی از سوراخ بیرون آمد و در جلوی ما خزیده به موازات دیوار مسجد حرکت کرد . چون در آن نواحی مار بسیار است و غالباً مردم آنها را میبینند ولی تا بحال شنیده نشده است که کسی را گزیده باشند .

همینکه مار در مقابل ما رسید و من فی الجمله وحشتی کردم، مرحوم قاضی رحمةالله علیه اشارهای به مار کرده و فرمود: مُتْ بِاِذْنِ اللهِ! «بمیر به اذن خدا!» مار فوراً در جای خود خشک شد.

مرحوم قاضی رضوانالله علیه بدون آنکه اعتنائی کند شروع کرد به دنبالهٔ صحبت که با هم داشتیم ، و سپس برخاستیم رفتیم داخل مسجد ؛ مرحوم قاضی اوّل د و رکعت نماز در میان مسجد گذارده و پس از آن به حجرهٔ خود رفتند . و من هم مقداری از اعمال مسجد را بجای میآوردم ، و در نظر داشتم که بعد از بجا آوردن آن اعمال به نجف اشرف مراجعت کنم .

در بین اعمال ناگاه بخاطرم گذشت که آیا این کاری که این مرد کرد واقعیّت داشت یا چشم بندی بود مانند سحری که ساحران می کنند ؟ خوب است بروم ببینم مار مرده است یا زنده شده و فرار کرده است ؟!

این خاطره سخت به من فشار می آورد تا اعمالی که در نظر

داشتم به اتمام رسانیدم ، فوراً آمدم بیرون مسجد در همان محلّی که با مرحوم قاضی رضوان اللّه علیه نشسته بودیم ، دیدم مار خشک شده و بروی زمین افتاده است؛ پا زدم به آن دیدم ابداً حرکتی ندارد. بسیار منقلب و شرمنده شدم برگشتم به مسجد که چند رکعتی دیگر نمازگزارم ، نتوانستم ؛ و این فکر مرا گرفته بود که واقعاً اگر این مسائل حق است ، پس چرا ما ابداً بدانها توجّهی نداریم .

مرحوم قاضی رحمةالله علیه مدتی در حجرهٔ خود بود و به عبادت مشغول ، بعد که بیرون آمد و از مسجد خارج شد برای نجف ، من نیز خارج شدم . در مسجد کوفه باز به هم برخورد کردیم ، آن مرحوم لبخندی بمن زده و فرمود : «خوب آقا جان! امتحان هم کردی ، امتحان هم کردی ؟»

باری ، این عمل بواسطهٔ اسم الـمُمیت پروردگـــار صــورت تحقّــق پذیرفته است و بدان قبض روح انجام گرفته است .

این نکته شایان دقّت و تامّل است آیا این عجائب و غرائب که از أمیرالمؤمنین علیهالسّلام سر میزده است در جنگها و غیر جنگها ، و با دست ولایت این خوارق عادات را انجام میداده است ، یا آیا از ملائکهٔ پروردگار کمک میگرفته و استعانت میجسته است ، یا روح مقدّس آن حضرت بر فراز مقام و منزلهٔ عزرائیل و سائر فرشتگان مقرّب الهیّه به نیروی ارادهٔ حضرت پروردگار که بلا واسطهٔ فرشتگان در آن وجود مقدیّس بظهور میپیوسته است این کرامتها را انجام میداده است ؟

این بحث مستقل و جداگانهای دارد و إن شاءالله تعالی در محل خود باید بررسی شود ؛ فعلاً اشارهای شد و همان کافیست .

این مقدار از بحث راجع به احتمال اوّل بود و آن اینکه لفظ غَیْرهِمْ عطف بر ملائکه بوده باشد .

و امّا احتمال دوم آنستکه لفظ غَیرهم عطف بر مَن یَشَآء بوده باشد. و در این صورت حاصل معنی چنین می شود که: خداوند عزّوجل قبض روح می کند توسّط هر کس از مخلوقات خود که بخواهد از ملائکه، و قبض روح می کند بدون توسّط ملائکه.

و در این صورت ممکن است مراد از غیر ملائکه ، وجود مقلس خود خدا بوده باشد ؛ گرچه مرجع این معنی همان عالین است که خداوند توسط آنها قبض ارواح می فرماید . چون عالین افرادی هستند که فانی در ذات الهی شده و متحقق به اسماء کلیّهٔ الهیّه گردیده ، بنابراین حقاً می توان فعل آنها را عین فعل خدا دانست و از قبض ارواح توسط خدا تعبیر نمود .

محمّد بن یعقوب کلینی (ره) در کتاب «کافی» روایت می کند از عدّه ای عدّه ای از اصحاب از أحمد بن محمّد از محمّد بن علی ّ از دیگری که راوی او را ذکر نموده است و او از جابر و او از حضرت أبی جعفر الباقر علیه السّلام که فرمود:

كَانَ عَلِى ۗ بْنِ الْحُسَيْنِ عَلَيْهِمَا السَّلاَمُ يَقُولُ : إِنَّـهُ يُسَخِّى نَفْسِى فِي سُرْعَـةِ الْمَـوْتِ وَ الْقَتْـل فِينَـا ، قُـوْلُ اللهِ : « أُولَمْ يَـرَوْا أَنَّـا نَأْتِي

## الأرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا » وَ هُوَ ذِهَابُ الْعُلَمَآءِ . \

«حضرت علی بن الحسین علیهماالستلام می فرمود: گفتار خداوند که می فرماید: آیا نمی بینند که ما به روی زمین می آئیم و زمین را از اطراف آن کم می کنیم، که منظور مردن علماست، جان مرا در استقبال مرگ و کشته شدن و سرعت در مردن به حال جود و سخا درمی آورد.» یعنی خداوند خودش قبض روح علماء امّت را می کند و همین امر موجب می شود که چون من متذکّر می گردم که قبض روح من بدست خود خدا انجام می گیرد، دیگر نه آنکه مرگ برای من سنگینی ندارد بلکه جان من مشتاقانه به مرگی که با سرعت به سمت ما خاندان پیش می آید می شتابد، و در رها کردن و تسلیم کردن خود سخاو تمندانه جود و ایثار می کند.

از اینجا معلوم می شود که حضرت «أطراف» را در آیهٔ شریفه جمع «طِرْف» به کسر طاء و سکون راء ،یا جمع «طَرَف» به فتح طاء و راء گرفته اند ، چون در این دو صورت به معنی بزرگ و کریم الأبوَیْن است که حضرت استفادهٔ عالِم و بزرگوار را از او کرده اند .

چقدر قبض روح بدست خود پروردگار لندّت بخش است که چون حضرت این آیه را از قرآن کریم میخوانند یا متذکّر آن میشوند، نفس شریفشان خود بخود میخواهد قفس تن را رها کند و

۱\_«كافى» جلد اوّل اصول ، كتاب فضل العلم ، باب فقد العلماء ، طبع حيدرى ( سنهٔ ۱۳۸۱ ) ص۳۸؛ وآيهٔ مذكورهٔ درآن آيهٔ ٤١ ، از سورهٔ ۱۳ : الرّعد است .

مشتاقانه به حرم عِز پروردگار که خود خدا مباشرت در وارد کردن مُخلَصین از بندگان خود را بدان دارد رهسیار شود .

بنابراین ، همخود خدا قبض روح می کند توسّط عالین از خـواص ّ از اولیای خود ، و هم فرشتهٔ مقرّب پروردگار حضـرت ملکالمـوت ، و هم فرشتگان جزئیّه .

و از اینجا می توان یک مطلب مهم را استنتاج کرد ، و آن اینستکه افراد مؤمن دارای درجات مختلفند ؛ آنها که ایمانشان ضعیف است ، ملائکهای که قبض روح آنها را می نمایند از فرشتگان ضعیف هستند که فقط در هنگام نزع روح می توانند بر آن مؤمن غلبه کنند و او را قبض کنند و ببرند .

و افرادیکه ایمانشان قوی تر است ، دیگر آن ملائکهٔ ضعیف قدرت بر قبض روح آنان را ندارند و ملائکهٔ قوی تر لازم است تا بتوانند بر ارواح آنان غالب آمده و آنها را بربایند .

و همچنین بر هر دسته از مؤمنین ، هر چه ایمانشان قوی ترگردد و روحشان عالی تر شود ، ملائکهٔ قوی تری بر آنها غلبه و حکومت می کنند ، تا ایمان مؤمن به سرحدی برسد که دیگر ملائکهٔ جزئیه قدرت بر قبض روح او را نداشته باشند . در اینجا خود حضرت عزرائیل که از فرشتگان مقرب است قبض روح می کند و بدون واسطهٔ فرشتگان جزئیه متصدی ربودن ارواح آنها می گردد .

و آن درجه از مؤمنینی که به مقام مُخلَصین رسیده باشند، بدست ذات مقدس خود پروردگار عزّوجلٌ قبض روح آنها صورت

مي گيرد .

حال باید دید چرا قبض روحی که برای افراد صورت میگیرد مختلف است ؟ و آیا چرا قبض روح مردم مؤمن با مردم کافر ، مردم شایسته و نیکوکار با مردم نکوهیده و زشت کردار تفاوت دارد ؟

چرا برای قبض روح مؤمن بصورت زیبا و برای کافر بصورت کریه و زشت ؟ چرا برای قبض روح مردم پاکدل به یک صورت و برای پیمبران به یک صورت عالی ، و خلاصه برای انواع و اصناف مردم بصورتهای مختلفه ظاهر می شود ؟

از کتاب «جامع الأخبار» روایت شده است که إبراهیم خلیل علیه السلام به ملک الموت گفت: آیا می توانی با آن صورتیکه روح فاجر را قبض می کنی خودت را بمن بنمائی ؟

ملكالموت عرض كرد: تو طاقت وتحمّل اين را نداري.

حضرت إبراهيم عليه السّلام فرمود: بلي ؛ دارم!

ملکالموت عرض کرد: صورت خود را از من بگردان و سپس مرا ببین .

حضرت إبراهيم بدين طريق به ملكالموت نظر كرد ، ناگهان ديـد مرد سياه چهرهاى با موهاى راست شـده و بـوى متعفّن و بـا لباسـهاى سـياه بطوريكـه از دهـان و از دو سـوراخ بينـى او دود و آتـش زبانـه مى كشد در مقابل او حاضر است .

إبراهيم غش كرده ، و سپس به هوش آمد و فرمود : اگر شخص فاجر در هنگام موت غير از اين منظره (صورت تو را بدين كيفيّت )

نبیند ، هر آینه از نقطهٔ نظر عذاب و شدّت برای او کافی است . ا

بنابراین ، عزرائیل که می تواند برای قبض روح فاجر خود را بصورتی درآورد که إبراهیم خلیل از هول و هراس او غش کند ، طبعاً نیز می تواند در هنگام قبض روح مؤمن پاکیزه دل از نقطهٔ نظر جمال و دلربائی خود را به شکلی درآورد که محتضر قدرت تحمّل نداشته و از شدرت لذّت و جذّابیّت او خود بخود جان تسلیم کند .

زنهای مصری در خور استعداد و توان آنها نبود که جمال یوسفی را تحمّل کنند، و همینکه نظرشان بر یوسف افتاد دلباخته شده و دستهای خود را بجای ترنج بریدند و گفتند : حَاشَ لِلّهِ ! این بشر نیست ؛ نیست او مگر فرشتهای بزرگوار و عالی رتبه ؛ فَلَمَّا رَأَیْتُهُ وَ اَلْحَبْرُنَهُ وَ قَطَّعْنَ أَیْدِیَهُنَّ وَ قُلْنَ خَاشَ لِلّهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلاَّ مَلك کریم ً. '

اگر جمال مُلکی هـوش را از سر برباید ، جمال ملکوتی چـه می کند ؟ کافیست که در یک لحظه جان را برباید .

بنابراین بعید نیست که بگوئیم برای قبض روح ارواح طیّبه، آنقدر عزرائیل با جمال دلآرائی و بوی عطر دلربائی جلوه می کند که دیگر برای مؤمن تاب و توانی نگذاشته، در یک لحظه مرغ روح او به پرواز درمی آید.

ملک الموت و اعوان او از فرشتگان دگر ماهیّتهای مختلفه

۱۵۳ الأنوار» طبع آخوندی ، ج ٦ ، ص ١٤٣۲ - ذيل آية ٣١ ، از سورة ١٢ : يوسف

ندارند تا هر وقت بخواهند وجودشان در قالب یک ماهیّت بوجود آید ؛ بلکه چون از موجودات ملکوتیّه و مجرده هستند بنابراین عیناً مانند آئینهٔ صاف و روشن بوده و خودبین و خودنما نیستند بلکه غیرنما هستند و در مقابل روح هر شخص محتضری واقع شوند عکس کمالات یا زشتیهای او در آنها پیدا می شود ، و لذا شخصی که در حال جان دادن است ، صورت ملکوتیّه و صفات و اخلاق خود را چه نیکو باشد و چه ناپسندیده باشد ، در صورت و جمال آنها مشاهده می کند ؛ و در واقع حسن و جمال ، یا قبح و زشتی نفس ناطقهٔ خود را در آنها می بیند .

و چون افراد طیّب از مؤمنین در صفات و کمالات مختلف هستند ؛ در بعضی حال عبادت غالب است ، در بعضی جود و سخاوت ، در بعضی علم و معرفت ، در بعضی ایثار و شجاعت ، در بعضی عطوفت و مودّت ، و در بعضی صلابت و حمیّت ؛ لذا جمال ملکوتی آنان مختلف و به اشکال زیبای متفاوت است ، و در برخی که محبّت خدا اشتداد دارد صورت ملکوتیّه بسیار جذاب و دلرباست .

از همین نقطهٔ نظر ، تشکّل و تصور ملائکهٔ قبض ارواح برای آنها متفاوت ، و در عین آنکه همه زیبا هستند ولیکن از نقطهٔ نظر کیفیّت و چگونگی حسن به أشکال و صورتهای مختلفه برای آنها تجلّی دارند .

و بر همین قیاس افراد خبیث از کافران و منافقان ، در صفات و ملکات متفاوتند ؛ در بعضی حال انکار و جمود غالب است ، در بعضی عناد و ستیزگی ، در بعضی بخل و امساک ، در بعضی تحجّر و

خشونت ، در بعضی جمود و استکبار ، و در بعضی فرعونیّت و استبداد ؛ لذا نفس ملکوتی آنان نیز متفاوت و به أشکال زشت و نازیبای متفاوت است ؛ و در بعضی که عناد و استکبار با خدا در آنها شدید است صورت ملکوتیّه بسیار زشت و قبیح و دلخراش است .

و از همین جا تشکل و تصور ملائکهٔ قبض ارواح برای آنها متفاوت است ، و در عین آنکه همه زشت و منکر هستند ولیکن از نقطهٔ نظر کیفیّت و چگونگی قبح و زشتی به أشکال و صورتهای مختلفه بر آنها ظهور میکنند .

و علّت تمام این اختلافات آنستکه ملکالموت و فرشتگان زیردست او همگی از باطن و ملکوت انسان قبض روح او را می نمایند، و لذا در هر کس هر ملکه و صفتی بوده باشد، در آنها متجلّی شده و از آن تجلّی به حاسّهٔ شخص محتضر اثر گذارده و از آئینهٔ منعکس وجود خود آنها را مشاهده می کند؛ و در حقیقت خود را و ملکوت خود را در آنها مشاهده می نماید.

البته این صورت ملکوتیه در انسان هست ، در همین دنیای گذران هم در باطن انسان هست لیکن بواسطهٔ اعمال نیکو یا اعمال زشت ، بواسطهٔ ایمان یا کفر تغییر پیدا میکند و ممکنست از صورتی بصورت دیگر مبدی شود .

ولی آنچه تغییر و تبدیل پیدا می کند در همین دنیاست که خانهٔ عمل است نه خانهٔ حساب . امّا در حال موت دیگر قابل تغییر نیست، و نتیجه و خلاصهٔ رد و بدل شدن و تغییر و تبدیل پیدا نمودن این صورتهای ملکوتیّه در حال زندگی و حیات ، همان حصول صورت ملکوتیّهٔ ثابته و لایتغیّر در حال مرگ است .

ملاّی رومی در «مثنوی» خود این حقیقت را بیان کرده است: مرگ هـر یـک ای یسـر ، همرنـگ اوسـت

آینـــهٔ صافی یقیـن همرنـگ اوســت پیـش تـرک آئینـه را خـوش رنگـی اســت

پیش زنگی آینه هم زنگی است ای که می ترسی زمرگ اندر فرار

آن زخود ترسانی ای جان ، هوشدار زشت روی توست نی رخسار مرگ

جان تو همچـون درخـت و مـرگ ، بـرگ از تـو رستسـت ار نكويسـت ار بـد اســت

ناخوش وخوش هم ضمیرت ازخود است این نکته را باید دانست که ملائکه موجودات خاص هستند در مقابل شیطان و انسان و حیوان و سائر موجودات ، و از ماهیّت خود به ماهیّت دیگری تبدیل نمی شوند و هیچگاه لباس مادی نمی پوشند .

شیطان و ملائکه فقط می تواند در حاسهٔ انسان اثر بد یا اثر خوب بگذارند، و بر همین اساس در حاسهٔ خود آنها را به صور

۱\_ «مثنوی» طبع میرخانی ، ج ۳ ، ص ۲۸۸ و ۲۸۹

و اشكال مختلفه مشاهده مى كند ؛ نه آنكه آنها در واقع و متن امر مى توانند به صور و اشكال مختلفه درآيند و به ماهيّتهاى مختلفه از انسان و حيوان موجود شوند.

این فرضیّه (قابلیّت تبدیل به ماهیّتهای مختلف ) خــلاف براهیـن فلسفه و آیات و روایات است .

حضرت علاّمهٔ عالیقدر و استاد کامل در کتاب تفسیر «المیزان» در سورهٔ أعراف ضمن بحث از خلقت شیطان بیان فرمودهاند که:

«آنچه را که بعضی ذکر کردهاند که اهل علم اجماع کردهاند بر آنکه ابلیس و ذریّهٔ او از جین هستند ، و اینکه جنّیان اجسام لطیفی هستند از هوا که به اشکال مختلفی درمی آیند حتّی بصورت سگ و خوک ، و اینکه ملائکه اجسام لطیفی هستند که به اشکال مختلفی در می آیند غیر از سگ و خوک \_ و مثل آنکه می خواهند بگویند که آنها در جوهره و ذات خود تغییر می یابند \_ بر این گفتار دلیلی از عقل یا نقل ثابت نرسیده است .

و امّا ادّعای اجماع که مآل و مرجعش به اتّفاق در افهام است، مُحصًلش حجّیت ندارد فضلاً از منقولش ؛ و این مطالب را از کتاب خدا و سنّت باید گرفت ، و نتیجهٔ مستفادهٔا ز آنها همانست که دانستی .»

دانستی .»

در موقع قبض روح ملکالموت ارواح طیّبین را ، آنها اصلاً احساس جان دادن نمی کنند ؛ بلکه به مجرد رؤیت رخ زیبای عزرائیل

۱-تفسير «الميزان» جلد ۸، ص ۲۱

و سیمای پر جذبه و پرشکوه او قالب تهی میکنند و ناگهان خود را در بهشت می بینند .

فرض کنید شما در یک ماشین سوار هستید ، این ماشین شما را از خیابانها عبور می دهد و در هر خیابان مشاهدهٔ یک چیز ناملایمی می نمائید ، تا آنکه ناگهان دری باز می شود و این ماشین داخل می شود ، می بینید عجب باغی است ، عجب مناظر دلفریب دارد ، عجب مردم مهربان و انیس دارد ، عجب غذاهای گوارا و آبهای خنک و زلال دارد ، عجب صداها و نواهای جان پرور و نغمههای دلنشین دارد !

و شما در ورود این باغ ابداً احساس ناملایمتی ننمودهایید ، بلکه چه بسا هنگام ورود ، انتقال خود را إدراک ننمودهاید و با کمال نرمی و ملایمت خود را در میان باغ یافتهاید .

اينست كيفيّت قبض روح مردمان مؤمن.

و امّا کیفیّت قبض روح اولیای خدا بدست خدا از دریچهٔ نفوس عالین که مُخلَصین هستند ، از شرح و بسط خارج است .

دانستید که در آن روایت «کافی» حضرت زینالعابدین فرمود: چون من یاد میکنم که خود خدا جان علما را بدست خود میگیرد، نفس من سخاوتمندانه بدنبال مرگ و قتلی که بسوی ما خاندان میآید شتاب میکند.

به تیغم گر کُشد دستش نگیرم وگر تیرم زند منّــت پذیــرم کمان ابروی ما را گو مــزن تیر که پیش دست و بازویـت بمیرم

أمیرالمؤمنین علیهالسّلام وعده داده است که بر بالین انسان هنگام نزع روان حاضر شود ؛ به این وعده دلها اشتیاق مردن می کند، و برای مشاهده و ملاحظهٔ صورت ملکوتیّهٔ آن حضرت و لطف و مودّت و رحمت که از او به مؤمنین می رسد، پیوسته جانهای آنان لبریز عشق و شوق دیدار اوست و دائماً در یاد او.

دوش بیماریِ چشم تو بسبرد از دستم

ليكن از لطف لبت صورت جان مي بستم

عشق من با خط مشكين تو امروزي نيست

دیرگاهیست کزین جام هلالی مستم از ثبات خودم این نکته خوش آمد که به جور

در سرکوی تو از پای طلب ننشستم حالا اگر أمیرالمؤمنین علیهالسلام که از عالین است و از مخلصین ، بلکه از أعلی افراد این گروه و دسته ، او خودش بدست خود که دست خداست بخواهد قبض روح کند چه خواهد شد ؟!

البته قبض روح بدست آنحضرت صورت می گیرد نسبت به افرادی که در درجهٔ ایمان بحدی رسیده باشند که قبض روح آنان از عهدهٔ ملک مقریب خدا حضرت ملک الموت خارج باشد.

در وفای عشق تو مشهور خوبانم چو شمع

شبنشین کوی سربازان و رندانم چوشمع بی جمال عالم آرای تو روزم چون شب است

بى كمال عشق تو در عين نقصانم چوشمع

رشتهٔ عمرم به مقراض غمت ببریده شد

همچنان در آتش مهر تو خندانم چو شمع

همچو صبحم یک نفس باقیست بی دیدار تو

چهره بنما دلبرا تا جان بر افشانم چو شمع ا

جَعَلَنا اللّهُ وَ إِيّاكُمْ مِنَ الْفَآئِزِينَ بِذَلِكَ الْمَقَامُ الْمَحْمُودِ وَ الْمَنْزِلَةِ الرَّفيعَةِ ، بِمُحَمَّدٍ وَ ءَالِهِ الطّاهِرِينَ ؛ وَ صَلَّى اللّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ ءَالِهِ الطّاهِرِينَ ؛ وَ صَلَّى اللّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ ءَالِه أَجْمَعِينَ .

۱\_ «ديوان حافظ» طبع مطبعهٔ بروخيم ( سنهٔ ١٣١٨ ) ص١٣٣٠ ، غزل ٣٠١

مجلس هفتم

قبض رُوح ومشاهدات در حال مُردن با باطن است

# أعوذُ باللّهِ مِنَ الشَّيطانِ الرَّحيم بسُمِ اللّهِ الرَّحيم

الْحَمْدُ للَّهِرَ بِ الْعَالَمِينَ والصَّلَوةُ والسَّلامُ عَلَى سَيِّدِنا مُحَمَّدٍ وءَالِهِ الطَّاهِرِينَ و و لَعْنَـةُ اللَهِ عَلَـى أَعْدائِهِمْ أَجْمَعِينَ مِنَ الأَنَ إِلَـى قيامٍ يَوْمُ الدِّينِ ولا حَوْل ولا قُـوَّةَ إلاّ باللَهِ الْعَلـيِّ الْعَظيم (

قال اللَّهُ الحكيمُ في كتابه الكريم:

فَلُولاً إِذَا بَلَغْتِ الْحُلْقُومَ \* وَ أَنْتُمْ حِينَئِنِ تِنظُرُونَ \* وَ نَحْنُ \* وَ نَحْنُ \* وَ لَكِن لا تُبْصِرُونَ \* فَلُولاً إِنْ كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينينَ \* أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَ لَكِن لا تُبْصِرُونَ \* فَلُولاً إِنْ كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينينَ \* فَرَوْحٌ وَ تَرْجِعُونَهَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينِ \* فَامَّا إِن كَانَ مِن الْمُقرَّبِينَ \* فَرَوْحٌ وَ رَيْحَانٌ وَ جَنَّتُ نُعِيمٍ \* وَ أَمَّا إِن كَانَ مِن أَصْحَابِ الْيُعِينِ \* فَسَلاً مُ لَكَ مِن الْمُكَذّبِينَ الضَّالِينَ \* لَكَ مِن الْمُكذّبِينَ الضَّالِينِ \* وَ أَمَّا إِن كَانَ مِن الْمُكذّبِينَ الضَّالِينِ \* فَسَلاَمُ لَكُن مِن الْمُكذّبِينَ الضَّالِينِ \* وَ أَمَّا إِن كَانَ مِن الْمُكذّبِينَ الضَّالِينِ \* فَسَلاَمُ فَنُزلُ مِن الْمُكذّبِينَ الضَّالِينِ \* وَ أَمَّا إِن كَانَ مِن الْمُكذّبِينَ الضَّالِينِ \* فَسَلاَمُ فَنْزُلُ مِنْ حَمِيمٍ \* وَ تَصْلِينَةُ جَعِيمٍ \* إِنَّ هَذَا لَلهُوَ حَتُ الْيُقِينِ \* فَسَلاَمُ فَسَبَعْ باسْم ربِّكَ الْعَظِيمِ . '

ملکالموت که قبض روح انسان را مینماید ، از عالم طبع و مادّه که ما او را عالم خارج می گوئیم به انسان نزدیک نمی شود ؛ چون

۱\_ مطالب گفته شده در روز هفتم ماه مبارک رمضان

٢\_ آيات ٨٣ تا ٩٦ ، از سورهٔ ٥٦ : الواقعة

ملك الموت موجودي است غير مادّي .

او مَلَک است. و افسراد ملائکه مادّی نیستند بلکه موجودات مجرده هستند، و بنابراین قرب و بُعد آنها قرب و بعد مکانی نیست. و ملکالموت از عالم مادّه برای قبض روح بسوی انسان نمی آید، بلکه از ملکوت انسان روح او را می گیرد ؛ چون نفس انسان از عالم ملکوت است، فرشتگان همه از عالم ملکوتند، ملکالموت خودش هم از عالم ملکوت ، پرده و حجاب مادّه نیست ؛ حجاب مادّه اختصاص به عالم طبع و مادّه دارد.

در عالم مادّه که احتیاج به زمان و مکان است ، موجودات در پس پردهٔ حجاب زمان و مکان از هم مستور و پوشیده می شوند.

ما از دیروز خبری نداریم و از فردا خبری نداریم ، چون حجاب زمان بین ما و آنها فاصله انداخته است . و ما از پشت دیوار مسجد اطّلاعی نداریم ، چون حجاب مکان بین ما و آن فاصله شده است .

خفای موجودات ، بعضی از بعض دگر ، اختصاص به موجودات مادی دارد ؛ و در موجودات روحانیه و ملکوتیه ، حجاب ماده غیر معقول است .

بنابراین ، ملکالموت که روح انسان را قبض می کند و نفس او را می گیرد ، چون هم کیفیّت وجود او و هم کیفیّت وجود نفس ، هر دو ملکوتی هستند بنابراین قبض روح از باطن انسان تحقّق پیدا می کند .

قبض روح در خارج نیست که قابل رؤیت و إدراک بواسطهٔ حواس ظاهری که ما را به عالم طبع و مادّه متصل میسازد باشد.

خود انسان قبض روح خودش را با حواس ظاهریّـه ادراک نمی کنـد ، و افرادیکه در اطراف شخص محتضر هستند از آمـدن ملکالمـوت و قبض روح او ابداً اطّلاعی ندارند .

خداوند تبارک و تعالی میفرماید:

أُفَبِهَذَا الْحَدِيبِثِ أَنتُم مُدْهِنُونَ \* وَ تَجْعَلُونَ رِزْقَكُم ْ أَنْكُم ْ أَنْكُم ْ تُكُلِم ْ تُكَذَّبُونَ . ` تُكَذَّبُونَ . `

آیا به چنین گفتاری که کلام خداست و قرآنی کریم در کتاب مستور است ، شما خدعه می کنید و با او سرسری رفتار می کنید ، و روزیِ معنوی خود را تکذیب آن قرار داده اید ، و بجای آنکه از این خوان گستردهٔ معنویّات و حقائق ، کام تشنهٔ خود را سیراب و از زلال ماء مَعین معارف قرآن ، تمام جهات نقص خود را تدارک کنید ، تکذیب آنرا پیشهٔ خود ساخته و از این جام غرور و دهشت خیز تکذیب خود را می خواهید سیراب کنید .

فَلَوْ لاَ إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ \* وَ أَنتُمْ حِينَئِدِ تِنظُرُونَ \* وَ نَحْدِنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لاَّ تُبْصِرُونَ \* فَلَوْلاَ إِن كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينِين \* تَرْجعُونَهَآ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ.

اگر شما خدا را قبول ندارید و کلام خدا که قرآن کریم است را سست و بی ارج تلقی می کنید، و اگر شما بعث و معاد و شواب و عقاب را انکار دارید، و بهشت و رضوان، و دوزخ و غضب را سخریه می پندارید؛ پس چرا در وقتیکه جان یکی از شما به گلویش رسیده و

١- آية ٨١ و ٨٢ ، از سورة ٥٦ : الواقعة

درآستان جان کندن است ، و شما درآن هنگام سرگرم نگاه کردن هستیم ، هستید و نمی دانید که ما از نفس آن محتضر بخود او نزدیکتر هستیم ، جان او را بر نمی گردانید ؟

پس اگر شما خود را تحت سیطرهٔ عالم غیب و حکومت پروردگار و جزا نمی یابید و در تحت قانون کلّی و ناموس الهی مدیون حس نمی کنید، و تمام قدرت را منحصر در این عالم مادّه و طبع جستجو می نمائید، بنابراین چرا جان او را در آنوقت حسّاس برنمی گردانید و از ارتحالش جلوگیر نمی شوید؟

اگر در گفتار خود راست میگوئید و بر این مَمشی استوار هستید ، او را برگردانید .

آری ، ما درآن هنگام از خود او به وی نزدیکتریم ، ملکالموت و فرشتگان هم که به مأموریّت خود عمل میکنند بندگانی هستند از عالم امر و به دیدگان مردم عادی دیده نمیشوند .

" بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ \* لاَ يَسْبِقُ ونَهُ بِالْقَوْلِ وَ هُم بِأَمْرِه ِ يَعْمَـلُونَ . « فرشتگان بنــدگــان بــزرگــوار و مكــرَّم مــا هــــتند ، و از گفتــارخدا و ارادهٔ او سبقت نمی گیرند و به امر خدا عمل می کنند .»

امر در مقابل خلق است . یعنی آنان بالاتر و برتـر از عـالم مـادّه و طبعند و موجودات ملکوتی هسـتند و در عـالم امـر خـدا بـه امـر خـدا عمل مینمایند .

و بر این اساس ، ملکالموت و اعوان و یاران او نیز از عالم امر

١- ذيل آيهٔ ٢٦ و آيهٔ ٢٧ ، از سورهٔ ٢١ : الأنبيآء

بوده و فعلشان که قبض روح است از عالم امر و باطن است .

مردم در آنحال به سه گروه تقسیم می گردند:

اول : دستهٔ مقرَّبین هستند که از دنیا و آخرت عبور کرده و به مقام قرب پروردگار خود رسیده و در حرم امن و امان الهی آرمیدهاند.

جای آنها در بهشت نعیم است و غذای آنان روح و ریحان . نسیمهای جان پرور از ناحیهٔ حرم الهی بر آنان می وزد ، و بوی عطر و ریحان حرم انس و لقای حضرت معبود ، مشام آنها را عطر آگین و در جذبات ربّانیّه سرمست می دارد .

دوم: أصحاب يمين هستند كه مانند مقربين نتوانستهاند به آن ذروهٔ اعلا از مدارج و معارج قرب فائز گردند ولى مردم صالح العمل و خوش كردارى بودهاند كه عالم غرور نتوانسته است آنها را در كام ضلالت و گمراهى فرو برد.

و از ناحیهٔ راست که کنایه از سعادت و نجات است دعوت شده اند . عمر خود را در دنیا به صدق و امانت گذرانیده و دلهای خود را به زنگار شرک ، آلوده نکرده اند . و طبق ادراک عقلی و فطری و شرعی خود رفتار کرده ، با صفا و محبّت خدا عالم غرور را ترک گفته اند .

پس آنها وارد در اسم سلام پروردگار خود شده ، و ای پیغمبر از آن ناحیه از آنان بر تو سلام باد

سوم: اصحاب شمال هستند که در اینجا از آنها تعبیر به مکذّبین و ضالین شده است. آنها افرادی هستند که مست

عالم غرور شده و عمر خود را به استکبار و خودستائی گذرانیده و از معنویّات و حقائق به کنار افتاده ، اوقات خود را به تکذیب انبیاء و اولیاء خدا و تکذیب مبدأ و معاد و سرسری پنداشتن جهان هستی گذرانیدهاند .

غذای آنان در قیامت فلز گداخته خواهد بود ، فَنُزُلُ مِنْ حَمِیمٍ نُزُل بمعنای غذائی است که برای مهمان آماده می کنند ، و حَمیم به معنای فلز ذوب شده است ؛ و دیگر : ورود و پیوستن در آتش افروخته شده است .

این مطالب حق است بحدی از درجهٔ یقین که ابداً جمای انکار نیست و در رتبهٔ شهود و احساس است ؛ إن الله مَذا لَه و حَق الْیَقِین .

فَسَبِّح بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ؛ پس ای پیغمبر ، نام خداوند بزرگ خود را به سبّوحیّت و قدّوسیّت یاد کن و او را منزه و مسبرگی از هرچه خلاف مقتضای مقام عدل و رحمت و جمال و جلال اوست بدان ، و از هر نقص وعیب وعجز وجهل و آثار آنها او را پاک و پاکیزه بدان .

از این آیات که بطور تفصیل طبقات مردم را در حال نزع روان بیان می کند استفاده می شود که در هر حال چه انسان از مقربین باشد یا از مردم صالح یا از مردم شقی ، خداوند از انسان بخود انسان نزدیک تر است . و چون نزع روان بدست خدا انجام می گیرد یا بدست فرشتگان مرگ که به امر خدا نزع می کنند ، آنها نیز به انسان نزدیک بوده و قبض ارواح از باطن صورت می گیرد .

## وَ لَوْ تَدرَى إِذْ فَزِعُوا فَلاَ فَوْتَ وَ أُخِذُوا مِن مَكَانِ قَرِيبِ . '

«ای پیغمبر! کاش می دیدی آن وقتیکه مردم ظالم و ستمگر را می خواهند قبض روح کنند و ناله و فریاد آنها بالا می رود که از چنگال مرگ فرار کنند، ولی ابداً گریزگاهی برای آنان نیست، و از مکان نزدیک ارواح آنها را فرشتگان مرگ می ربایند.»

مراد از مکان نزدیک دراین آیهٔ کریمه همان باطن انسان است که فرشتگان از آنجا برای ربودن حقیقت او که همان نفس اوست تصرّف میکنند.

این باطن به شخص محتضر به اندازهای نزدیک است که از اعضای پیکر او بلکه از حواس مانند باصره و سامعه و لامسه نزدیکتر است. و این موضوع شاید با اندکی توجّه روشن شود.

فرض کنید شما که اینجا نشسته اید ، افکاری دارید و نیّتهائی در دل خود می گذرانید ؛ آیا رفیق پهلوی دست شما از آنها خبر دارد ؟ آیا بدون ابراز و اظهار شما خودش می تواند از باطن شما خبر حاصل کند ؟

الآن با خود درذهن خود فرض كنيد كه اينجا خانهٔ كعبه است ، و شما غسل كنيد و مشغول طواف شويد و بعد از هفت شوط طواف ، نماز طواف را در مقام حضرت إبراهيم عليه السّلام بخوانيد و سپس در كنارى نشسته و خانه را تماشا كنيد چون نظر به خانهٔ خدا ثواب دارد .

١- آيهٔ ٥١ ، از سورهٔ ٣٤ : سبأ

بعد از اینکه این کارها را در ذهن خود انجام دادید بدون آنکه دست و پای شما حرکتی کند و بدون آنکه حتّی بدن شما مختصر تکانی بخورد و حتّی بدون آنکه مختصر استمدادی از نیروی چشم و گوش خود در دیدن ایس مناظر و شنیدن اصوات ازدحام و غوغای مردم در اطرف کعبه کرده باشید ، از رفیق پهلوی خود بپرسید : آقا من چه کردهام ؟

در پاسخ می گوید: هیچ نکردهای . شما می گوئید: مــن در قــوای متصورّه و عالم خیال خود طــواف کــردم نمــاز خوانــدم و مدّتــی بخانــهٔ خدا نظاره کردم .

در پاسخ می گوید: من که از باطن شما خبر ندارم؛ چشم من این بدن شما را می بیند، و این بدن أبداً حرکتی نکرده و کاری انجام نداد.

در حال احتضار که ملکالموت قبض روح میکند ، کیفیّت گرفتن جان از همین قبیل است .

فرض کنید خوابیدهاید ، خوابهای وحشتناکی دیدهاید که اثـرش در روان شما تا چند روز ظاهر بوده ، یا خوابهای فرحانگیز دیدهاید که اثرش تا مدّتی نیز در روان شما ظاهر بوده اسـت ، و بـه انـدازهای ایـن خوابها عجیب بوده که ممکنست اثر بعضی از آنها در طـول مـدّت عمـر شما مؤثّر باشد ؛ ولی از رفیق خود که بیدار بوده و در پهلوی بستر شـما نشسته است . در هنگام بیداری اگر بپرسـید : مـن چـه خـواب دیـدم ؟ می گوید : من نمیدانم .

مى گوئىـد: من چنيـن و چنـان در خـواب ديـدم ، چگونـه تـو

نمىدانى ؟

مى گويد : من عالِم السّر و الخفيّات نيستم تا از درون و خواب تــو با خبر گردم .

عالم مرگ و حالات احتضار و مشاهدات شخص محتضر از ایــن قبیل است .

سرورها و وحشتهائی که انسان در حال جان دادن دارد ، دیگری اطّلاع پیدا نمی کند ؛ ترسها و گشایشها و سائر کیفیّات ادراکات محتضر نیز چنین است .

دیدار ملکالموت و باز شدن درهای بهشت یا درهای جهنّم و سکرات و سائر حالاتی که در هنگام رحیل برای انسان مشهود می گردد همه روحی است نه جسمی .

جسم می افتد روی زمین ، و روح حرکت می کند به محل خود که باید برود ؛ ملک الموت در صدد است که روح را خارج کند و با خود ببرد ، با جسم کاری ندارد .

این وظیفهٔ بازماندگان و اوصیاء و مشیّعین است که جنازه را حرکت دهند و با آب و وظائف شرعیّه به خاک سیارند.

وَ قَالُوا أَءِذَا ضَلَلْنَا فَى الأرْضِ أَءِنَّا لَهِ خَلْقِ جَدِيدِ مِلْ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَفِرُونَ \* قُلْ يَتَوَفَّاكُم مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ مَّ إِلَى رَبِّكُمْ ثُرْجَعُونَ .\

این منکرین معاد در مقام اعتراض می گویند: در وقتی که ما را

١ - آيه ١٠ و ١١ ، ازسورهٔ ٣٢ : السّجدة

مرگ درمی یابد و ما در زیر زمین گم و نابود می شویم و در دل زمین اثری از ما نمی ماند و خاک و خاکستر شده و هر ذرّه از وجود ما در جائی پراکنده می گردد ، آیا دو مرتبه ما زنده می شویم و در یک پیکره و آفرینش نوینی لباس هستی می پوشیم ؟!

آری ، اینان لقاء پروردگار خود را منکرند و نسبت به سیر روحــی و ملاقات حضرت أحدیّت کافرند .

ای پیغمبر! به اینها بگو: **یَتَوَفَّاکُم**، شما را میگیرد فرشتهٔ مرگیی که به شما موکَّل است، و میبرد. و پس از آن به سوی پروردگارتان بازگشت داده خواهید شد.

آنچه در هنگام مرگ حرکت میکند و میرود ، شما هستید و آن حقیقت شما و نفس شماست . جسم شما بگذار در زیر زمین متفرق گردد و نابود شود ، آنکه راسِم و معین نفس شما نیست ؛ آن لباس شما است ، اگر از بدن شما بیرون آید وجود شما تغییر نمی پذیرد .

آن ملک الموتی که مُسیطر بر شماست و خداوند او را مراقب نفس شما قرار داده است ، شما را از عالم طبع و مادّه بعالم برزخ می برد و جسم را رها می کند ، و هر تکلیفی که برای اوست انجام خواهد شد .

بنابراین ورود انسان در عالم برزخ ، ورود انسان است بصورت برزخی و مثالی خود .

نفس انسان مدّتی در دنیا بوده و با عالم طبع و لذّات مادّی انس گرفته ؛ هر چه با چشم دیده ، دل بدنبال او رفته است ؛ هر چه با گوش شنیده و لذّت برده ، دل بدنبال او رفته است و بالأخره بوسیلهٔ حواس پنجگانه نفس با عالم طبع و مادّه ارتباط پیدا نموده و از این دریچهها بهرهها و تمتّعات مادّیّهٔ خود را برده است .

ز دست دیده و دل هر دو فریاد

که هر چه دیــده بینـد دل کنـد یـاد

دل همان نفس است که در دنیا بوده و با رنگ و بـوی دنیا آشنا شده ، و عادات و آداب و رسوم مردم دنیا را پیدا کرده و مدّتـی بـا آنـها درگیر و قوس بوده ، و از مناظر آنجا لذّت برده و روز بروز تعلّقـش بـه دنیا زیادتر شده است .

حالا میخواهد دنیا را ترک کند و وارد درعالمی گردد که أبداً با آنجا آشنائی نداشته است ، در عالمی که با دنیا بهیچوجه شباهتی ندارد .

در این دنیا اگر نفس مواد آشنائی خود را با آن عالم تهیّه کرده و به اصطلاح برگ و ساز سفر آماده نموده است و با باطن خود آشنائی پیدا کرده است ، براحتی حرکت می کند . و اگر مواد آشنائی با آن عالم را تهیّه ننموده ، عمرش سپری شده و غریب مانده است ، در هنگام رحیل از اینجا رهسپار می شود به دیار غربت ، دراینصورت سخت می میرد ؛ چون غریب است و راه آشنائی هم نمی تواند باز کند .

متاعی ندارد که در آنجا قابل عرضه و فروش باشد. متاعی که در آنجا از انسان می خرند و بدینوسیله وجود انسان را گرامی می دارند غیر از متاعی است که در دنیا ارزش دارد و در عالم مادّه و غرور

بازارش گرم است.

در دنیا پول ارزش دارد ، طلا و نقره ارزش دارد ، جاه و مقام ارزش دارد ، مُکنت و اعتباریات ارزش دارند ، کثرت اقرباء و اولاد و دوستان و کمککاران ارزش دارند .

در آنجا اینها ارزش ندارند . بین انسان و ارحامش اگر رابطهٔ خدائی نباشد بریده می شود ؛ و نسبت خویشاوندی بر اساس تقوی و فضیلت است . در آنجا مال بکار نمی آید . أعوان و یاران بدرد نمی خورند . آبرو و شخصیت دنیائی ، حکومت و سلطنت در آنجا قیمت ندارد . و اگر فرضاً کسی بتواند اینها را از اینجا با خود ببرد ، باز در آنجا قیمت ندارد و بازارش کساد خواهد بود .

آن دكّان غير از اين دكّان و آن بازار غير از اين بازار است .

فرض کنید شما الآن که در فصل تابستان هستید و هوا گرم است مقداری یخ دارید که سرمایهٔ شما را تشکیل میدهد ؛ این سرمایه در وضعیّت و موقعیّت فعلی دارای ارزش است ، ولی در فصل زمستان قیمت ندارد .

شخصی در فعل نجّاری استاد است ، منبّت کاری ، مینا کاری و دقائق لطیفهٔ این فن را بخوبی میداند و از هر جهت فن و دارای قیمت است ؛ ولی بجائی رفته که در آنجا احتیاج به آهنگر دارند و با قیمت فوقالعاده استخدام میکنند . هر چه این نجّار بگوید : فن من بسیار خوب است و در محل خود چقدر طالب داشتم ، شما در ایسن موقعیّت نیز مرا استخدام کنید ؛ من چنین و چنان انواع و اقسام

ریزه کاریهای صنعت نجّاری را برای شما به بهترین وجه انجام میدهم و حاضرم با حقوق بسیار کمی قانع باشم .

در جواب می گویند: ما به نجّاری نیازی نداریم ، هرچه از صنعت خود تعریف کنی و فن خود را بستائی بدرد ما نمی خود ؛ ما آهنگر احتیاج داریم ، اگر فن آهنگری خبرویتی داری فبها و الا وجود تو در اینجا مایهٔ دردسر و معطّلی است .

شخصی طبیب است و در فن طب استاد ، یکروز می آید در مدرسهٔ فلسفه و میخواهد به عنوان فیلسوف و حکیم خود را جا بزند ، می گوید : من دانشمندم ، زحمت کشیدهام ، مطالعه نمودهام ، کتابها خواندهام .

می گویند: همهٔ این سخنان درست است ، ولی اینجا مکتب فلسفه است ، ما حکیم و فیلسوف می خواهیم ؛ تو در فن طب زحمت کشیدهای و رنج بردهای ، تمام رگهای بدن را می شناسی و محلّش را دقیقاً می دانی ، و در عمل جر احی هم بسیار استادی ، ولی ما نیازی به طبیب و جر اح نداریم .

تو از عمل حكمت و دانستن حقائق اشياء اطّلاعي نداري و در اينجا جاي تو نيست .

اعتباراتی که مردم در دنیا دارند و بر اساس آن زندگانی مادی خود را استوار نمودهاند ، از مال و فرزند و عشیره و تجارت و صناعت و حکومت و أمثال ذلک ، همه آنها بر محور زندگانی دنیوی دور میزند .

وقتیکه عالم عوض شد و این زندگانی تبدیل شد ، دیگر معقول نیست آنچه از لوازم و خصائص زندگی بوده است باز در زندگی دوم ، با وجود تغییر موضوع و تبدیل احکام و قوانین و ناموس آن بکار آید .

اعتباراتی که در این جهان انسان بر اساس نفس امّاره کسب کرده است ، در آنجا پروانهٔ ورود ندارد ، و آن کالا قاچاق است و در گمرک بین دو عالم که سرحد مرگ است بازجوئی نموده و آنرا دور میریزند .

و اگر کسی بخواهد أحیاناً با خود ببرد باید در این عالم آنها را به رضای خدا بدهد . مالی را که میخواهد ببرد اینجا بدهد ، خود بخود بدانجا میرود .

و علّت این مطلب آنستکه بواسطهٔ انفاق و دادن در راه خدا، نفس انسان طاهر و ملکوتی میگردد و بعالم حقائق آشنا میشود، و این آشنائی در آنجا خریدار دارد.

متاع آنجا توحید و عدالت و تقوی و قدم راستین نهادن و با صدق و صفا رفتار کردن و به حقوق غیر تجاوز ننمودن و از دائرهٔ عبودیّت حضرت معبود قدم بیرون نگذاشتن است .

اگر کسی در دنیا از هر گونه اعتباریّات آن بهرمند باشد ، مشلاً فرزند و عشیرهٔ فراوان و اسبهای مرصّع دارد ، و شؤون او همگی چشمگیر و از نقطهٔ نظر عالم اعتبار قابل توجّه است ؛ یک فرزندش دکتر است ، یکی دیگر مهندس ، یک قصر ییلاقی دارد و یک قصر قشلاقی ؛ در آنجا می گوید : فرزند من دکتر است ، می گویند : برای ما

چه آوردی ؟ ما دل پاک میخواهیم ، عقیدهٔ پاک میخواهیم .

می گوید: فرزند دیگر من مهندس است ، می گویند: چقدر در دنیا انفاق کردی و با این فرزند مهندس چه قدم خیری برای مردم بر محور رضای خدا برداشتی ؟

می گوید: من قصر داشتم ، می گویند: آیا آن قصر را محل رفت و آمد و قضاء حوائج مردم قرار دادی ، و آنرا محل و ملجأ یتیمان و مستمندان و نیازمندان و سفرهٔ گستردهٔ گرسنگان نمودی ، یا نه در آنرا بستی و فقط برای إطفاء شهوت و تمتّع از لذّات شهویّه خود قرار دادی ؟

اینجا عالَم توحید است ، اینجا عالم عدل است ، اینجا عالم حساب است ، اینجا عالم جزا وعکسالعمل کردارهای پسندیده یا زشتی است که در دنیا نمودی .

اینجا نه خاک است ، نه هوا ، نه خنده و شادی مادی ، نه گریه و اندوه طبعی ، نه فرزند ، نه پدر ، نه مادر ، نه طائفه ، نه طلا و نقره ؛ هرچه از اینها بعنوان رشوه بدهی تا تو را از نتائج أعمال زشت خود برکنار دارند فائدهای ندارد ، چیزی که برای ما فائده دارد طهارت باطن و تزکیهٔ اخلاق و کردار پسندیده است .

چقدر علم آوردی ؟ چقدر حلم آوردی ؟ چقدر عبودیّت خدا را نمودی ؟ چقدر با نماز و روزه و جهاد و حج و امر به معروف و نهی از منکر و زکوة و خمس و صدقات و صلهٔ رحم و برآوردن حوائج برادارن دینی و ایثار و محبّت و ولایت حق داران و پیشوایان دینی ، با

مناظر موجودهٔ در این عالم آشنائی پیدا کردی ؟

به هر مقدار که از این متاعها آوردهای قدمت مبارک است ، أهلاً و سهلاً ، بفرما در اینجا به خوشی و خرّمی .

ولی آن کسی که آشنائی با آن عالم پیدا نکرده و غریب است ، چشمان ملکوتیش کور است ، یک قدم بخواهد حرکت کند مواجه با هلاکت خواهد شد .

عجیب قرآن مجید این مردم را که ستم پیشه بودند توصیف می کند:

و لَو ْ تَرَى إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَو ْ تِ وَ الْمَلاَئِكَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَحْرِجُوا أَنْفُسَكُمُ الْيُومْ تُجْزُونْ عَنْ ءَايَاتِهِ تَسْتَكْبُرُونَ \* وَ لَقَد ْ تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَ كُنتُم ْ عَنْ ءَايَاتِهِ تَسْتَكْبُرُونَ \* وَ لَقَد ْ تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَ كُنتُم ْ عَنْ ءَايَاتِهِ تَسْتَكْبُرُونَ \* وَ لَقَد ثَقُولُونَ عَلَى اللّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَ كُنتُم ْ عَنْ ءَايَاتِهِ تَسْتَكْبُرُونَ \* وَ لَقَد ثَقُولُونَ عَلَى اللّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَ كُنتُم ْ عَنْ ءَايَاتِهِ مَّا خَوَّلْنَاكُم ْ وَ لَقَد ثَقُهُ وَرَآءَ فَلَا مَعَكُم قُلْ عَنكُم قَا كُنتُم ْ تَرْعُمُونَ . ( فَي عَلَى اللّهُ وَ فَلَلّ عَنكُم مَّا كُنتُم ْ تَرْعُمُونَ . ( فَي مَعَكُم وَ ظَلّ عَنكُم مَّا كُنتُم ْ تَرْعُمُونَ . ( فَي مَعَكُم وَ ظَلّ عَنكُم مَّا كُنتُم ْ تَرْعُمُونَ . ( فَي فَلَ عَنكُم مَّا كُنتُم ْ تَرْعُمُونَ . ( فَي فَلَا عَنكُم مَّا كُنتُم ْ تَرْعُمُونَ . ( فَي فَلَا عَنكُم مَّا كُنتُم ْ تَرْعُمُونَ . ( فَي فَلَا عَنكُم مَّا كُنتُم ْ تَرْعُمُونَ . ( فَي فَلَا عَنكُم مَّا كُنتُم ْ تَرْعُمُونَ . ( فَي فَلَا عَنكُم مَّا كُنتُم ْ قَرْفُونَ لَكُونُ اللّهُ وَ فَلَا عَنكُم مَّا كُنتُم وَ فَلْ الْعَد قَلْقَالَا لَقُونُ اللّهُ وَ الْلّهِ وَالْمَا لَقَد قَلْتُهُ مَا يَنْ عَلَيْهِ وَالْمَا لَعُونَ الْمَلْوَا لَقَد اللّهُ وَلَا الْعَدِيثُونَ الْمَالِقُونَ الْتُولِيثُونَ الْمَالِقُونَ الْمُونِ فَي الْمَالِمُ الْمُؤْمِلُونَ اللّهُ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُلْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمِونُ الْمُؤْمِ

در اینجا خطاب با پیغمبر اکرم است راجع به حالاتی که ظالمین در حال سکرات موت دارند ؛ می فرماید :

« و ای کاش میدیدی آنوقتی را که ستمکاران در سکرات و غمرات مرگ فرو رفته و غوطه میخورند و فرشتگان قبض روح دستهای خود را برای ربودن جان آنها باز کرده و به آنها بدین کلمات خطاب میکنند:

١- ذيل آية ٩٣ و آية ٩٤ ، از سورة ٦ : الأنعام

خارج کنید جانهای خود را! امروز است که در مقابل گفتار غیر عادلانهای که دربارهٔ خدا گفتهاید و بواسطهٔ استکبار و بلندپروازی که در برابر آیات الهیّه نمودهاید، به عذاب سختی که جان شما را ذلیل و حقیر و پست گرداند جزا داده خواهید شد.

و به تحقیق که شما به نزد ما تنها آمدهاید ، همچنانکه در اوّل وهله که شما را خلق کردیم تنها بودید . و آنچه را که به شما از روی تفضّل در دنیا عطا کردیم همه را پشت سر انداختهاید . و آن یاران و مددکارانی که چنین می پنداشتید که با شما شرکت می کنند، نمی بینیم با شما آمده باشند . بتحقیق که بین شما و آنها بریدگی و شکاف ایجاد شد ، و آنچه را گمان می کردید به فریاد شما برسد ، از شما فاصله گرفته و در وادی انفصال و جدائی نابود و گم شد .»

این آیات بیان می کند که تمام جهاتی که مورد اعتماد و اتکاء انسان در دنیا بوده ، همه در وقت مرگ نابود می شوند .

عمدهٔ اتّکاء و اعتماد انسان در دنیا به دو چیز است: یکی به مال است ، از طلا و نقره و اسبهای بسته شده و تجارتها و درهم ودینار و خانههای مسکونی و امثال اینها ، که انسان رفع حوائج زندگی خود را با آنها میکند.

دوّم ، فرزند و زن و رفیق و آشنا و قوم وخویش وشریک وامشال اینها که برای رفع حاجات خود بدانها متوسل میگردد . از این رفیق یک حاجت ، از مادرش یک حاجت ، از فرزندش یک حاجت ، از فرزندش یک حاجت ، از فرزندش یک حاجت از رئیس و حاکم و بزرگ محلّه یک

حاجت ، از ثروتمند و قدرتمند یک حاجت ؛ و بالأخره در مواقع نیاز بدانها متوسل می گردد ، و هرکاری که از دست آنها برآید دربارهٔ او انجام میدهند .

از این دو دسته بیشتر نیست . وقتی که انسان میخواهد رحلت کند ، ملائکه خطاب به او نموده می گویند :

## وَ لَقَدْ جِئْتُ مُونَا فُرَادَى كَمَا خُلَقْنَاكُم أُوَّلَ مَرَّة .

ایس دو دسته را اجمالاً پشت سر انداخته و تنها آمدید، همچنانکه وقتی خواستیم شما را به دنیا بیاوریم تنها بودید. وقتی از رحم مادر پا به دنیا گذاشتید، نه مال داشتید از درهم و دینار و خانه و زراعت و تجارت، نه چک و سفته و اعتبار ؛ چون فارغ بودید، نه پدر می شناختید نه مادر نه برادر، نه حاکم و محکوم، نه رئیس و مرؤوس، نه مطیع و مطاع ؛ کَأنّه لَمْ یَکُنْ شَیْئاً مَذْکوراً.

شما کجا بودید آنجا ؟ چقدر پاک بودید آنجا ! آمدید در اینجا خود را آلوده کردید ، حال که میخواهید برگردید باید تمام آنها را فراموش کرده و در بوتهٔ نسیان بسپارید ، و تنها بسوی ما مراجعت کنید .

و سپس آن فرشتگان این اجمال مطلب را برای انسان تفصیل میدهند:

و توضیح آنکه یکی از آن دو دستهای که مورد اعتماد شما بودند ، مال بود که بر آن تکیه میزده و اساس زندگی خود را بر آن مینهادید ، ولی در حال حاضر همه را پشت سرگذاشته و با ندای

وداع ابدی آنها را ترک گفتید .

وَ تَرَكْتُم مَا خُوَّلْنَاكُمْ وَرَآءَ ظُهُورِكُمْ .

هر چه مال به شما دادیم ، ما دادیم ؛ برای آنکه از آن فائدهٔ صحیح ببرید و آنرا در مصالح خود صرف کنید ، در راه ترقی و تکامل روحی و رقاء مراتب انسانیت صرف کنید .

شما از آن سوء استفاده نموده ، آن را در راه مضار خود صرف کردید ، و با آن خود را ضعیف نموده و بالأخره در تهلک انداختید ، و حال همهٔ آنها را ترک گفته اید ؛ این حساب اموال شما .

امًا آن یاران و فرزندان و زنها و رفیقان و آشنایانی که بدانها اعتماد داشتید در مواقع ضرورت و عسرت از شما مدد کنند و برای انجام مقاصد به نیروهایتان اضافه کنند و جفت و قرین شما گردند و نسبت به کارهائی که از عهدهٔ شما به تنهائی خارج بود یار و مددکار شما باشند ، آنها نیز با شما در اینجا نیامدهاند ؛ ما آنها را با شما نمی بینیم .

## وَ مَا نَرَى اللَّهُمْ فِيكُمْ شُفَعَآءكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاؤًا .

چرا آنها نیامدند ؟ چرا پدر ، مادر ، زن ، فرزند ، معتمَد محلّ ، رئیس و معاون را با خود نیاوردید ؟ چرا شریک شما با شما نیامد ؟ چرا هر چه ما نظاره میکنیم و بدقّت مینگریم کسی را با شما نمی یابیم ؟

اینجا عالمی است که شما را تنها میبینیم ، تنها به تمام معنی الکلمه ، تک و تنها .

آنگاه فرشتگان علّت و سبب آنکه انسان نمی تواند مال و یـــاران را با خود از اینجا بدانجا کوچ دهد بیان میکنند:

#### لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ.

بین شما و آنها جدائی افتاد . چون شما از این نشأه به نشأه دیگر کوچ می کنید ، از این شهر به دیار دیگر می روید که اسباب و آلات این دیار در آن وارد نمی شود و رسوم و عادات اینجا در آنجا رخنه و راه پیدا نمی کند .

آن عالم ، عالم ملكوت است ؛ اين عالم ، عالم مُلك . آن عالم ، علوى است ؛ اين عالم ، سفلى است . آنجا خانهٔ حقيقت است ، اينجا خانهٔ مجاز . آنجا محل استقرار است ، اينجا محل عبور . آنجا بر اساس حقائق با انسان معامله مى شود ، اينجا عالم اعتبار و مصلحت انديشى و محافظه كارى است . آنجا جاى تحقق و واقعيّت است ، اينجا جاى آرزو و تخيّل . آنجا عالم فعليّت است ، اينجا عالم استعداد و قابليّت .

بنابراین ، چون این عالم با آن عالم مَوضوعاً و حُکماً تفاوت دارد ، بین شما و اساس اعتبارات شما در این عالم جدائی حاصل شده است و بنابراین :

#### وَ ضَلَّ عَنـكُم مَّا كُنـتُمْ تَزْعُـمُونَ .

آنچه در دنیا میپنداشتید در اینجا هم بدرد شما بخورد ودستی از شما بگیرد ، گم شده و اثری از آن نماند .

در دنیا می پنداشتید که آخرت هم به دنبال دنیا و متشکّل به

شأنی از شؤون دنیاست ؛ وصیّت کردید جناب آقای فلان مقبرهٔ مرا آئینه کاری کند و سنگ مرمر قیمتی بر روی قبر نهد ، و فرش و اثاث مقبره را آبرومندانه تهیّه کند ، دو گلدان هم پیوسته روی قبر بگذارد ، یک دست مبل ممتاز هم گرداگرد آن بچیند ، یک دسته گل تازه هم هر شب جمعه نثار قبر من بنماید .

اینها بدرد نمی خورد ؛ اینها زینتهای عالم غرور است نه عالم ملکوت . مرده بسوی ملکوت می رود ؛ چیزی باید برای او هدیّه کرد که بکار او آید .

فرزندان صالح العمل ، صدقه جاریه ، علمی که از خود باقی گذارده و مردم از او بهرمند می شوند ، انفاق به فقرا و مستمندان ، دستگیری از بیچارگان ، تربیت و رسیدگی به یتیمان ، نشر علم و تقوی در میان جامعهٔ مردم ، اقامهٔ نماز و قرائت و تدبّر قرآن و طلب غفران برای او مفید است .

و این زینتها علاوه بر آنکه فائده ندارد ، برای او ضرر هم دارد . دسته گل بردن برای مرده و نثار قبر او نمودن بدعت و حرام است . زینت کردن قبور بدین أشکال مذکور ، حرام یا حداقل مکروه است به کراهت شدیده ؛ و اینها مرده را رنج می دهد . این تجمّلات مقبره ها بدین کیفیّت خلاف دستور اسلام است .

ولى ما چون در دنيا هستيم خيال مىكنيم شؤون آخرت هم همانند شؤون دنياست ؛ و اين غلط است .

می گوید: مرا در مقبره دفن کنید ، من از زمین بدون سقف

می ترسم! خیال می کند آنجا هم مثل اینجاست که اگر او را در اطاق سقف دار دفن کنند ، محفوظ است ؛ امّا اگر او را روی زمین هموار به خاک بسپارند و برف او را آزار می دهد و حرکت مردم بروی مزار او ، او را آزرده می کند .

زهی جهالت! روح را فرشتگان به عالم برزخ بردند و بدن در میان قبر خوراک ماران و موران شد. تمام افراد بشر را این جهالت از پا در آورده ، و قرآن کریم فریاد کرده است : و ضَلَّ عَنکُم مَا کُنتُمْ قُرْعُمُونَ ؛ آن خیالات و أوهام شما نابود شد و در تیه ضلال به خاک عدم کشیده شد .

آری ، منزل آخرت هم سقف میخواهد ، فرش میخواهد ، آئینه و گل میخواهد ؛ ولی سقفش سپر آتش است و آن اجتناب از محرّمات است ، فرشش استقرار در محل امن است و آن تقوی است ، آئینهاش صفای باطن است تا جلوه گاه اسماء و صفات خدا گردد ، گلش نسیم معطّر رحمت از جانب بهشت است و آن تجلّی به جمال الهی است .

حضرت مولى الموحّدين و أمير المؤمنين در «نهج البلاغة» مى فرمايد:

وَ لاَ يَزْدَجرُ مِنَ اللّهِ بزَاجِرِ ، وَ لاَ يَتَعِظُ مِنْهُ بوَاعِظٍ ، وَ هُو يَرَى الْمَأْخُوذِينَ عَلَى الْغِرَّةِ \_ حَيْثُ لاَ إِقَالَةَ وَ لاَ رَجْعَةَ \_ كَيْفَ نَزلَ بِهِمْ مَا كَانُوا يَجْهَلُونَ ، وَ جَآءَهُمْ مِنْ فِرَاقِ الدُّنْيَا مَا كَانُوا يَامْنُونَ ، وَ قَدِمُوا مِنَ الأَخِرَةِ عَلَى مَا كَانُوا يُوْعَدُونَ ؛ فَعَيْرُ مَوْصُوف مَا نَزلَ بهمْ .

اجْتَمَعَتْ عَلَيْهِمْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ وَحَسْرَةُ الْفَوْتِ ، فَفَتَرَتْ لَهَا

أَطْرَافُهُمْ ، وَ تَغْيَرَتْ لَهَا أَلْوَائِهُمْ . ثُهَ ازْدَادَ الْمَوْتُ فِيهِمْ وُلُوجًا ، فَحِيلَ بَيْنَ أَحَدِهِمْ وَ بَيْنَ مَنْطِقِهِ ، وَ إِنَّـٰهُ لَبَيْنَ أَهْلِــهِ يَنْظُــرُ بَبَصَــرهِ وَ يَسْمَعُ بِأُذُنه ، عَلَى صحَّة من عَقْله و بَقَآء من لُبِّه .

نُفَكِّرُ فِيهَ أَفْنِي عُمْرَهُ ، وَ فِيهَ أَذْهَبَ دَهْرَهُ ، وَ يَتَذَكَّرُ أَمْدِ الْأَ حَمَعَهَا ، أَغْمَضَ فِي مَطَالِهَا وَ أَخْذَهَا مِنْ مُصَّ حَاتِهَا وَ حَمَعَهَا ، مُشْ تَبِهَاتِهَا . قَدْ لَزِمَتْهُ تَبِعَاتُ جَمْعِهَا ، وَ أَشْرَفَ عَلَى فِرَاقِهَا . تَبْقَلَى لِمَـنْ وَرَآءَهُ يَنْعَمُونَ فِيـهَا وَ يَتَمَتَّعُونَ بِـهَا ؛ فَيَكُـونُ الْمَـهْنَأُ لِغَـيْرهِ ؛ وَ الْعِبْءُ عَلَى ظَهْره ، وَ الْمَرْءُ قَدْ غَلَقَتْ رُهُو نُهُ بِهَا .

فَهُو َ يَعَضُّ يَدَهُ نَدَامَةً عَلَى مَا أَصْحَر كَه عَنْدَ الْمَوْتِ مِنْ أَمْرِه، و يَزْهَدُ فِيمَا كَانَ يَرْغَبُ فِيهِ أَيَّامَ عُمْرِهِ. و يَتَمَنَّهِ أَنَّ الَّذِي كَانَ نَعْطُهُ بِهَا وَ نَحْسُدُهُ عَلَيْهَا قَدْ حَازَهَا دُو نَهُ.

فَلَمْ يَزَلِ الْمَوْتُ يُبَالِغُ فِي جَسَدِهِ حَتَّى خَالَطَ لِسَائَهُ سَمْعَهُ ؛ فَصَارَ بَيْنَ أَهْلِهِ لاَ يَنْطِقُ بِلِسَانِهِ ، وَ لاَ يَسْمَعُ بِسَـمْعِهِ ، يُـرَدُّدُ طَرْفَـهُ بِالنَّظَرِ فِي وُجُوهِهِمْ؛ يَرَى حَرَكَاتِ ٱلْسِنتِهِمْ وَ لاَ يَسْمَعُ رَجْعَ

ثُمَّ ازْدَادَ الْمَوْتُ الْتِيَاطًا بِهِ ، فَقُبِضَ بَصَرُهُ كَمَا قُبِضَ سَمْعُهُ ، وَ خْرَجَتِ الرُّوحُ مِنْ جَسَدِهِ ، فَصَارَ جِيفَةً بَيْنَ أَهْلِهِ .

قَدْ أُوحِشُوا مِنْ جَانبِ ، وَ تَبَاعَدُوا مِنْ قُرْبِهِ . لاَيُسْعِدُ بَاكِيًا وَ لاَ يُجيبُ داعيًا .

ثُمَّ حَمَلُوهُ إِلَى مَخَطِّ فِي الأرض، وَ أَسْلَمُوهُ فِيهِ إِلَى عَمَلِهِ، وَ انْقَطَعُوا عَنْ زُورْ رَته . حَتَّى إِذَا بَلَغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ ، وَ الأَمْرُ مَلَقَادِيرَهُ ، وَ أُلْحِقَ ءَاخِرُ الْحَقْقِ بِأُولِيهِ ، وَ جَآءَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ مَا يُرِيدُهُ مِنْ تَجْدِيدِ خَلْقِهِ ، أَمَادَ السَّمَآءَ وَ فَظَرَهَا \_الخطبة .\

أميرالمؤمنين عليهالسّلام صدر اين خطبه را كه ما ذكر نكرديم دربارهٔ توحيد خداوند عزّوجل و سپس دربارهٔ خلقت ملائكه و پس از آن دربارهٔ تمرّد مردم از دعوت رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم و ميل آنها به جيفهٔ دنيا بيان مىفرمايد ، و پس از آن مىفرمايد :

و مَنْ عَشِقَ شَيْئًا أَعْشَى بَصَرَهُ و َ أَمْرَضَ قَلْبَهُ ، فَهُو يَنْظُرُ بِعَيْنَ غَيْرِ صَحِيحَةٍ . « آرى ! كسيكه عاشق چيزى شود ، آن معشوق او را كور مى كند و دل او را رنجور و مريض مى گرداند ، بنابراين او با چشم ناسالمى نگاه مى كند .»

تا می رسد به آنکه دربارهٔ این شخص کوردل و مریض القلب مطالبی را می فرماید که ما عین عبارات شریفه را در اینجا نقل کردیم و معنایش اینست:

« دست برنمی دارد از کارهائی که می کند ، بجهت ملاحظهٔ خدا ، به منع منع کنندهای ، و نصیحت پذیر نمی گردد برای خدا به اندرز اندرز دهندهای ؛ در حالیکه می بیند افرادیرا که بواسطهٔ فریب دنیا غافلگیر و بازداشت شدند \_ چنان بازداشتی که نه می توانند کارهای خود را فسخ نموده و بهم زنند ، و نه می توانند بازگشت نموده و

۱- «نهج البلاغة» خطبهٔ ۱۰۷؛ و از طبع محمّد عبده ـ مصـر ، ج ۱، ص ۲۱۲ و ۲۱۳

مراجعت نمایند \_ چگونه در آستان زندگی آنان فرود آمد امری که آمدن آنرا باور نداشتند و به تمام معنی جاهل بودند (یعنی علامتهای مردن و نشانههای جان سپردن)، و فرا گرفت آنانرا از فراق و وداع دنیا آنچه که از آن در ایمنی و امان بودند، و وارد شدند بر آخرت با ملاحظه و مشاهدهٔ آن با وعده هائی که داده شده بودند. بنابراین آنچه وارد شد بر آنها از شدائد و سختی های موت و عذابهای بعد از موت در وصف نگنجد.

دو چیز ناگهان با هم در آنها پدیدار گشت ، یکی سکرات و بیهوشی مرگ و دیگری پشیمانی و حسرت از دست دادن فرصت و موقعیّت تهیّهٔ زاد و توشهٔ سفر آخرت . و این سکرات به اندازهای شدید بود که از ورود آن ، اعضاء و جوارحشان سست شده و رنگهای سیما و بدن آنها تغییر کرد . سپس مرگ لحظه به لحظه شروع کرد به زیاد شدن و پیکر آنها را فراگرفتن ، پسس بین او و گفتارش جدائی و بریدگی پیدا شد ( و زبان از کار افتاد ولی هنوز چشم و گوش از کار نیفتاده ) ؛ و تحقیقاً که او در میان اهل خود میباشد و با دیدگانش می بیند و با گوشهایش می شنود ، عقلش نیز تمام و صحیح است و ادراکاتش بجا و به موقع است .

در اینحال در عالمی از فکر فرو میرود که در چه چیزهائی عمر گرامی خود را به باد داده ، و به چه چیزهائی روزگار پر بهای خود را به پایان رسانیده است . و بخاطر می آورد اموال خود را که چگونه انباشته ، و در راه بدست آوردن آن دقت و تأمّل نکرده و سرسری

پنداشته ، و آنها را از مواردی که حلّیت آن روشن بوده و از مواردی که شبههناک بوده از هر جا به دستش رسیده گرد آورده است .

آری ، آثار و عواقب جمع ایسن اموال بسرای جان او لازم و غیر منفک گردیده ، و در آستانهٔ وداع و فراق این اموال وارد شده است . بسه خوبی ادراک می کند که این اموال را گذارده تا برای دیگران باشد و از پس مرگ او از آن استفاده کنند و بدان وسیله در نعمت فرو روند و بهره ها گیرند ، و بنابراین عیش هنیء و گوارا برای آنان است و بارگران وزر و وبال آن بر عهدهٔ او ، و چنان بسته شدهٔ زنجیرهای گرو آن اموال است که خلاصی از آن متعذر و محال بنظر می رسد .

در اینحال بخاطر چیزهائی که به هنگام مرگ برایش بخوبی پدیدار شده است ، به شدّت انگشت ندامیت خود را در برابر عمر از دست داده به دندان می گزد ؛ و نسبت به آنچه در ایّام عمرش بدان رغبت داشت سخت بی اعتنا می گردد .

و تمنّی میکند که ای کاش آن کسی که دروقت جمع آوری اموال به من غبطه برده و حسد می ورزید ، صاحب آن اموال شده بود نه من .

مرگ نیز کم کم پیش تر می آید و در تصرف در بدن او قدمی فراتر می نید تا جائی که بر گوش او هم غلبه می کند و گوشش به پیروی از زبانش که قدرت خود را از دست داده و از گفتار افتاده بود ، از قدرت می افتد و شنوائی خود را از دست می دهد . و در اینحال در میان اهل خود که اطراف او گرد آمده اند بطوری است که نه با زبان می تواند

سخنی بگوید و نه با گوش سخنی بشنود ؛ ولی با چشمش که هنوز از کار نیفتاده است دائماً در چهرهٔ اطرافیان خود نگاه میکند و پیوسته دیدگان خود را به اینطرف و آنطرف می گرداند ؛ و آنچه را که آنها می گویند ، حرکت زبانهای آنها را با چشم می بیند ولی برگشت صدای آنها را با گوش نمی شنود .

و مرگ پیوسته قدم جلوتر میگذارد و با او چسبندگی بیشتری پیدا میکند تا آنکه چشم او نیز بدنبال گوشش بسته می شود ، و جانش از کالبدش بیرون می رود ، و بصورت مرداری در بین اهل خود در می آید .

بطوریکه تمام اهل و نزدیکان او از او به وحشت افتند و ازکنار او دور شوند ؛ وآن مردهٔ مسکین نیز نمی تواند با گریهٔ خود به گریهٔ آنان کمک دهد ، و سخن یکی از آنان را که در سوگ او به ناله و فغان سخنانی را به او خطاب می نماید پاسخ گوید .

سپس جنازهٔ او را برمی دارند بسوی گوری که برای او می کنند ، و او را در میان زمین به عملش می سپارند . و از او دور می شوند و از زیارت و دیدار او منقطع می گردند .

تا زمانیکه مدّت معیّنهٔ عمر دنیا که درکتاب قضای إلهی نوشته شده سرآید، و امر خدا به مقدرّات خود برسد، و آخرین از مخلوقات به اوّلین آنها بپیوندند، و امر خدا و فرمان او طبق اراده و مشیّت او برای تجدید آفرینش در قیامت برسد؛ در اینحال آسمانها را به حرکت درآورد و آنرا بشکافد... »

ما خطبه را تا اینجاکه درمورد حاجت برای احوال شخص محتضر در حال سکرات مرگ بود آوردیم ، لیکن پس از این أمیرالمؤمنین علیه السّلام سخنانی راجع به کیفیّت قیامت و پدید آمدن آن دارند که ما از نقل آن صرف نظر کردهایم .

از اینجاست که آن حضرت پیوسته در خطبههای خود بیدار باش می دهد و امّت را به این مواقع خطیر متوجّه می نماید.

درخطبههای شریفهٔ آن حضرت که در «نهج البلاغة» آمده ، با آنکه مطالب متنوّعی از هرگونه است ولی تمام آنها بر سـه محـور : توحید ، معاد و مرگ ، و تقوی دور میزند .

أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّمَا الدُّنْيَا دَارُ مَجَازِ ، وَ الأُخِرَةُ دَارُ قَرَار .

ای مردم! دنیا محل عبور است و شما در آنجا درنگ ندارید و پیوسته در حرکت هستید. الآن در اینجا که ما نشسته ایم ، نَفْس ما درنگ ندارد ؛ بدن ما نشسته است ولیکن نفس در حرکت است.

در این ساعت همگی حرکت کردهایم ، یک ساعت به جلو آمدیم ، یک ساعت به جلو آمدیم ، یک ساعت از زمان تولّد ما گذشت و به زمان مرگ نزدیک شدیم ، و در تمام لحظات این ساعت در حرکت بودیم و بدون لحظهای توقّف مسیری را طی نمودیم .

در این حرکت برای ما اختیاری نیست ، چه خود در حرکت باشیم و راه برویم ، یا بنشینیم و سکونت داشته باشیم ، بخوابیم یا بیدار باشیم ، در هر حال این مسیر طی می شود تا آنکه به آن نقطهٔ معهود که زمان مرگ ماست برسیم .

امًا آخرت جای سکونت و آرامش است ، محل درنگ و اقامت است . در این دنیا که در حرکتیم و خسته ، و مانند آدم راه پیموده می خواهیم لباس خود را در منزل درآورده و استراحت کنیم ؛ لذا در نقطهٔ مرگ که حرکت سفر ما پایان می پذیرد ، لباس کهنهٔ بدن را خلع و از آثار و تبعات آن رها شده ، با جامهٔ تجرد مخلّع و آمادهٔ سکونت و استراحت خواهیم بود .

## فَخُذُوا مِنْ مَمَرِّكُمْ لِمَقَرِّكُمْ.

بنابراین از ایس راه تجاوز و سفر ، برای آن خانهٔ اقامت و استراحت توشهای بردارید و ساز و برگی ببرید که در آنجا شما را بکار آید و مناسب آنجا باشد . چون در آنجا که عالم فعلیّت و اقامت است تهیّهٔ غذا و توشه و وسائل استراحت محال است ، چون تهیّهٔ ایس مواد را نمودن بواسطهٔ حرکت است و آن در این دنیاست که محل استعداد و قابلیّت و ظهورمراتب پائین از فعلیّت است .

کاری کنید که فعلیّت شما خوب باشد و کارنامهٔ قبولی بدست شما آید.

در آن موقع شناسنامهٔ شما را عوض میکنند و اسم دگری برای شما میگذارند ؛ کاری کنید که آن اسم ، مؤمن و صالح و متّقی باشد نه کافر و طالح و متجری .

اگر به طریق اوّل باشد آن درنگ پیوسته توأم با سرور و نشاط و بهجت و لذّت خواهد بود . و اگر بطریق دوّم باشد آن اقامت مشحون به انواع گرفتاریها و اندوهها و مرارتها خواهد بود .

## وَ لاَتَهْتِكُوا أَسْتَارَكُمْ عِنْدَ مَنْ يَعْلَمُ أَسْرَارَكُمْ .

حجابهای عفّت و پردههای عصمت و مصونیّت خود را از دستبرد شیطان و نفس امّاره محفوظ دارید و آنها را ندرید، و در پیشگاه با عظمت خدائی که بر اسرار خفیّه و رازهای پنهان شما آگاه است آنها را پاره نکنید.

## وَ أَحْرِجُوا مِنَ الدُّنْدِيَا قَلُوبَكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَحْرُجَ مِنْهَا أَبْدَاثِكُمْ .

و دلهای خود را از دنیا خارج کنید قبل از آنکه بدنهای شما بیرون رود. یعنی کارهائی که می کنید بر اساس حق باشد نه نفس امّاره ، در اینصورت آن خواست و میل ، خود به خود و رفته رفته بکلّی زائل می شود و دل آدمی پاک و صاف می گردد و بجای آن حق و میل و رضای خدا می نشیند ، و با عالم أبدیّت مشابهت دارد ؛ امّا دلی که به هوای نفس خو گرفته باشد با آن عالم مشابهتی ندارد و در وقت مرگ که همان زمان خروج بدن است دچار نگرانیها و کشمکشها و اضطرابها خواهد شد که قابل بیان و توصیف نیست .

## فَفِيهَا احْتُبرْتُمْ وَ لِغَيْرِهَا خُلِقْتُمْ .

در این دنیا برای اکتساب ملکات حمیده و عقائد پاک و أفعال حسنه آمدهاید ، و لذا شما را در بوتهٔ امتحان و آزمایش می گذارند و در هر ساعت مورد امتحان قرار می دهند تا تقدیم خواست باطن شما بر رضای خدا یا عکس آن مشخص گردد . ولیکن علّت آفرینش شما برای این دنیا نیست بلکه برای غیر آن ازعالم أبدیّت و فعلیّت محضه و آرمیدن در حرم امن و لقای خداست .

إِنَّ الْمَرْءَ إِذَا هَلَكَ قَالَ النَّاسُ: مَا تَركَ ؟ و قَالَتِ الْمَلاَئِكَةُ: مَا قَدَّمَ؟

انسان وقتی که می میرد مردم می گویند: از خود چه باقی گذارده است ؟ و فرشتگان می گویند: چه برای خود پیش فرستاده است ؟

چون مردم دنیا نظر بدنیا دارند و شخصیّت و اعتبار را بر محور تعیّنات دنیوی از زن و فرزند و مال و شغل و عشیره و یاران می دانند، لذا از کیفیّت موقعیّت، در این مرزِ اعتبار سخن می گویند و تجلیل و بزرگداشت آنها از او بر این محور دور می زند، و به اختلاف این اصل در احترام و تکریم به او که غیر از جنازهٔ او چیزی نمی پندارند، اختلاف می پذیرند.

امّا فرشتگان الهی نظر به ملکوت دارند و مقام و منزلت او را در آنجا بر اساس تقوی و فضیلت و معارف الهیّه و علوم سرمدیّه می دانند . لذا از موقعیّت او در این حرم به گفتگو می پردازند و احترام آنها نسبت به او با این اساس سنجیده می شود ، و به اختلاف این اصل در تجلیل و بزرگداشت او ـ که همان نفس ناطقهٔ ملکوتیّه است و غیر از آن چیزی نمی دانند ـ به اختلاف درجات و مراتب و سکونت دادن او را در منازل مختلفه مشغول می گردند .

لِلَّهِ ءَابَآءُكُمْ ! فَقَدِّمُـوا بَعْضًا يَكُـنْ لَكُـمْ قَرْضًا ؛ وَ لاَ تُخَلِّفُواكُـــلاََّ فَيَكُونَ عَلَيْكُمْ . \

۱ – «نهج البلاغة» فقراتى از خطبة ۲۰۱؛ و از طبع مصر با تعليقة شيخ محمّد عبده ، ج ۱ ، ص ٤١٨

ای مردم! شما را به پدرانتان سوگند! کمی باری سعادت خود برای آخرت پیش بفرستید که آن در نزد پروردگارمنّان بعنوان قرض، ذخیره و محفوظ بوده و خداوند آنرا به اضعاف مضاعفه به شما در روز نیاز رد خواهد نمود ؛ و همه را در دنیا پشت سر خود نگذارید که سنگینی و وبال آن دامنگیر شما خواهد بود .

مالهائی را که انسان در دنیا ذخیره می کند و به هر یک از آنها علاقه ای بهم می زند ، تمام آن علاقه ها جمع شده و با جان او عقد می بندند و پیوند ناگسیختنی برقرار می کنند و در وقت رحلت که می خواهد کوچ کند و قدرت بر حمل این اموال و تعلقات را با خود ندارد ، آثار عقد و پیوند که جان او را در قید و بند درآورده است او را به شدیت می کوبد و بر روان او سنگینی می کند ، گوئی تمام این اموال و تعلقات را بر شانهٔ او گذاشته و او را مأمور حمل آن نموده اند .

مرحوم کلینی در کتاب «کافی» روایت میکند از علی بن إبراهیم از پدرش از نوفلی از سکونی از حضرت امام جعفر صادق علیهالسلام که چشم دردی برای أمیرالمؤمنین علیهالسلام پدید آمد.

رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم برای عیادت آن حضرت تشریف آوردند ، دیدند که أمیرالمؤمنین از شدّت درد فریاد می کشد .

رسول خدا صلّی اللّه علیه و آله و سلّم فرمودند: یا علی ً! جزع و فزع داری یا آنکه شدّت درد ترا بدینصورت درآورده است ؟

أميرالمؤمنين عليه السّلام عرض كرد: يا رسول اللّه تا بحال در مدّت عمر من دردى بدين شدّت عارض من نگرديده است.

پس رسول خدا فرمودند: ای علی ٔ! ملکالموت چون برای قبض روح کافر حاضر می گردد با او سَفّودی است از آتش ( و سَفّود قبض روح آهنی است که با آن گوشت را بریان می کنند ) و با آن سَفّود قبض روح او را می نماید و به اندازه ای بر آن کافر دشوار است که از شدّت آن جهنّم بفریاد آید .

أميرالمؤمنين عليهالسّلام برخاسته و نشستند ، و گفتند : اى رسول خدا ! اين حديث را براى من تكرار كن ؛ اين گفتارت موجب شد كه درد خود را فراموش كردم . و سپس عرض كرد : آيا اين قسم قبض روح اختصاص به كافر دارد يا به كسى از امّت تو هم ممكنست برسد ؟

رسول خدا فرمود: آری ، به سه دسته ، حاکمی که جَـور ورزد و ستم روا دارد ، و کسی که مال یتیم را از روی ستم بخـورد ، و شـاهدی که در محکمهٔ قاضی به باطل و دروغ گواهی دهد .'

در كتاب «معانى الأخبار» مرحوم صدوق روايت مى كند از محمّد بن القاسم الجرجانى ّاز أحمد بن الحسن الحسينى ّاز حضرت حسن بن على ّاز پدرش از حضرت محمّد بن على ّاز پدرش على معمّد بن على از پدرش عليم السّلام كه :

حضرت موسی بن جعفر علیهالسّلام برای عیادت مردی که در سکرات مرگ غوطهور شده و دیگر قادر بر پاسخ کسانیکه با او تکلّم

۱- «کافی» جلد اوّل فروع ، کتاب الجنائز ، باب النّوادر ، ص ۷۰ از طبع سنگی ، و ص ۲۵۳ از طبع مطبعهٔ حیدری .

می کردند نبود ، وارد شد .

اطرافیان به آن حضرت عرض کردند: یابن رسول اللّـه! دوست داریم کیفیّت مرگ و کیفیّت احوال این محتضر را کـه مصاحب ماست بدانیم!

حضرت فرمود: مرگ مانند دستگاه تصفیه است، و مؤمنین را از گناهانی که نمودهاند تصفیه میکند؛ بطوریکه آخرین دردی که آنها تحمّل میکنند، کفّارهٔ آخرین وزر و گناهی است که در آنها باقی مانده است. و کافران را تصفیه میکند از حسناتی که در دنیا أحیاناً انجام دادهاند؛ بطوریکه آخرین لذّت و راحتی که در دنیا به آنها میرسد، پاداش و جزای آخرین کار نیکی است که بجای آوردهاند.

و امّا حال این رفیقتان که در سکرات است اینستکه مانند کسی که گناهان او را در غربال ریخته و غربال کرده باشند ، از گناه بیرون آمده است و از آثام و اوزار تصفیه شده است ، و پاک و پاکیزه شده ، مثل لباس چرکینی را که بشویند و از چرکها پاکیزه گردد . و الآن صلاحیّت پیدا کرده که با ما أهل بیت رسول خدا در سرای جاودانی ابدی معاشر و همنشین باشد . ا

آری ، سکرات مرگ همانطور که برای کفّار و اهل جُحود و انکار و معاصی کبیره که متعلّق به حقوق النّاس باشد بسیار شدید است ، همینطور برای مؤمنین و اهل یقین و غیر متجاوزین بحقوق مردم آسان و لذّت بخش است بحدیی که آنها میل به برگشت بدنیا

۱-«معانى الأخبار» طبع حيدرى ، ص ٢٨٩ ، باب معنَى الموت

نمی کنند ، و اگر احیاناً آنها را در رفتن به آخرت و رجوع به دنیا مختار کنند آنها رفتن به آن عالم ابدی را ترجیح می دهند .

یکی از اقوام شایستهٔ ما که از اهل علم سامراً و بوده و سپس در کاظمین و فعلاً در طهران سکونت دارد برای من نقل کرد که: در ایّامی که در سامراً و بودم مبتلی شدم به مرض حصبهٔ سخت و هر چه در آنجا مداوا نمودند مفید واقع نشد.

مادرم با برادرانم مرا از سامره به کاظمین برای معالجه آوردند، و در کاظمین نزدیک به صحن مطهّر یک اطاق در مسافرخانه تهیّه و در آنجا به معالجهٔ من پرداختند ؛ مؤثّر واقع نشد و من بیهوش افتاده بودم .

از معالجهٔ اطبّای کاظمین که مأیوس شدندیک روزبه بغـداد رفتـه و یک طبیب سنّی مذهب را برای من به کاظمین آوردند.

همینکه نزدیک بستر من آمد و میخواست مشغول معاینه گردد من در اطاق احساس سنگینی کردم ، و بیاختیار چشم خود را باز کردم دیدم خوکی بر سر من آمده است ؛ بیاختیار آب دهان خود را به صورتش پرتاب کردم .

گفت: چه می کنی ، چه می کنی ؟ من دکترم ، من دکترم! من صورت خود را به دیوار کردم و او مشغول معاینه شد و دستوراتی داد و نسخهای نوشته و رفت.

نسخه را تهیّه کرده وبه تمام دستورات او عمل کردند ابداً مؤثّر واقع نشد ؛ و من لحظات آخر عمر خود را می گذراندم .

تا آنکه دیدم حضرت عزرائیل وارد شد با لباس سفید و بسیار زیبا و خوشرو و خوش منظره وخوش قیافه .

پس از آن پنج تن: حضرت رسول أكرم و حضرت أميرالمؤمنين وحضرت فاطمهٔ زهراء و حضرت امام حسين وحضرت فاطمهٔ زهراء و حضرت امام حسين عليهمالسّلام بـترتيب وارد شـدند و همه نشسـتند و بـه مـن تسـكين دادند ، و من مشغول صحبت كردن با آنها شدم و آنها نيز با هم مشـغول گفتگو بودند .

در اینحال که من به صورت ظاهر بیهوش افتاده بودم ، دیدم مادرم پریشان شده و از پلههای مسافرخانه بالا رفت روی بام ، و رو کرد به گنبد مطهر حضرت موسی بن جعفر علیهماالسلام و عرض کرد:

یا موسی بن جعفر! من بخاطر شما بچّهام را اینجا آوردم ، شما راضی هستید بچّهام را اینجا دفن کنند و من تنها برگردم ؟ حاشا و کلاً! حاشا و کلاً! ( البتّه اینمناظر را این آقای مریض با چشم دل وملکوتی خود می دیده است نه با چشم سر ؛ آنها بهم بسته و بدن افتاده و عازم ارتحال است .)

همینکه مادرم با حضرت موسی بن جعفر مشغول تکلّم بود دیدم آن حضرت به اطاق ما تشریف آوردند و به حضرت رسول الله عرض کردند: خواهش می کنم تقاضای مادر این سیّد را بیدیرید!

حضرت رسول الله صلّی اللّه علیه و آله و سلّم رو کردند به عزرائیل و فرمودند: برو تا زمانی که خداوند مقرر فرماید ؛ خداوند

بواسطهٔ توسیّل مادرش عمر او را تمدید کرده است . ما هم میرویم ان شاءالله برای موقع دیگر .

مادرم از پلهها پائین آمد و من نشستم ، و آنقدر از دست مادر عصبانی بودم که حد تنداشت . و به مادر می گفتم : چرا اینکار را کردی ؟! من داشتم با أمیرالمؤمنین می رفتم ، با پیغمبر می رفتم ، با حضرت فاطمه و حسنین می رفتم ؛ تو آمدی جلو ما را گرفتی و نگذاشتی که ما حرکت کنیم .

یکی از سروران عزیز ما که فعلاً از اعاظم اهل نجف أشرف است و حقاً مرد بزرگواری است ، نقل فرمود برای من که : ما از نجف اشرف عیال اختیار کردیم و سپس در فصل تابستان برای زیارت و ملاقات ارحام عازم ایران شدیم ، و پس از زیارت حضرت ثامنالأئم ه علیهالسیلام به وطن خود که شهری است در نزدیکیهای مشهد رهسپار گردیدیم .

آب و هوای آنجا به عیال ما نساخت و مریض شد و روز بروز مرضش شد تکرد ؛ و هر چه معالجه کردیم سودمند نیفتاد و مشرف به مرگ شد . و من در بالین او بودم ، و بسیار پریشان شدم و دیدم عیال من در این لحظه فوت میکند و من باید تنها به نجف برگردم و در پیش پدرش و مادرش خجل و شرمنده گردم ، و به من بگویند دختر نوعروس ما را برد و در آنجا دفن کرد و خودش برگشت .

حال اضطراب و تشویش عجیبی در من پیدا شد . فوراً آمدم در اطاق مجاور ایستادم و دو رکعت نماز خواندم و توسل به حضرت

امام زمان عجَّل الله تعالَى فرجه الشّريف پيدا كردم و عرض كردم: يا ولى ً الله! زن مرا شفا دهيد، اى ولى ً كارخانهٔ خدا! اين امر ازدست شما ساخته است؛ و با نهايت تضرّع و التجاء متوسّل شدم.

آمدم در اطاق عیالم ، دیدم نشسته و مشغول گریه کـردن اسـت و زار زار میگرید .

تا چشمش به من افتاد گفت: چرامانع شدی ؟ چرامانع شدی؟ چرا نگذاشتی ؟

من نفهمیدم چه می گوید ، و تصور کردم که صحبت عادی می کند و حالش سخت است .

بعد که قدری آب به او دادیم و غذا به دهانش گذاردیم قضیه خود را برای من نقل کرد و گفت: عزرائیل برای قبض روح من با لباس سفید آمد و بسیار متجمّل و زیبا و آراسته بود ، به من لبخندی زده و گفت: حاضر به آمدن هستی ؟ گفتم: آری .

بعداً أميرالمؤمنين عليه السّلام تشريف آوردند و با من بسيار ملاطفت و مهرباني كردند و بمن گفتند: من ميخواهم بروم نجف ، ميخواهي با هم برويم به نجف ؟ گفتم: بلي خيلي دوست دارم با شما به نجف بروم .

من برخاستم لباس خود را پوشیدم و آماده شدم که با آن حضرت به نجف أشرف برویم ، همینکه خواستم از اطاق با آن حضرت خارج شوم دیدم که حضرت امام زمان آمدند و تو هم دامان امام زمان را گرفتهای .

حضرت امام زمان به أميرالمؤمنين عرض كردند: اين بنده بــه مـا متوستل شده ، حاجتش را برآوريد .

حضرت أمیرالمؤمنین علیهالستلام سر خود را پائین انداخته و به عزرائیل فرمودند: به تقاضای مرد مؤمن که متوسیّل به فرزند ما شده است برو ؛ باشد تا موقع معیّن. و أمیرالمؤمنین از من خداحافظی کردند و رفتند. چرا نگذاشتی من بروم ؟

اینها حقائق است ؛ ناقل این قضیّه و عیالشان که از صالحات است هر دو فعلاً حیات دارند .

در روایات کثیری وارد شده است که حضرت أمیرالمؤمنین علیه السّلام بر بالین شخص محتضر در سکرات موت حاضر می شوند، و اگر مؤمن و دارای ولایت باشد او را با خود به بهشت می برند.

ای که گفتی فَمَن یمئت یرنی جان فدای کلام دلجویت کاش روزی هزار مرتبه من مردمی تا ببینمی رویت امیرالمؤمنین با چشم ملکوتی و گوش ملکوتی و دل ملکوتی انسان تماس می گیرند و او را با خود به ملا أعلی می برند.

به به از این ملاقات و زیارت برای مؤمن ؛ حقّا چقدر شادی آفرین است .

شب رحلت هم از بستر روم تا قصر حورالعین اگر در وقت جان دادن تو باشی شمع بالینم زتاب آتش دوری شدم غرق عرق چون گل بیار ای باد شبگیری ،نسیمی زان عرق چینم

اگر بر جای من غیری گزیند دوست ، حاکم اوست

حرامم باد اگر من جان بجای دوست بگزینم صباح الخیر زد بلبل کجائی ساقیا برخیز

که غوغا میکند در سر خیال خواب دوشینم ا

آری ، بر سر بالین خود أمیرالمؤمنین هــم دروقـت مـرگ ، ارواح طیّبه آمدند و آن حضرت را دعوت به ارتحال نمودند .

مرحوم مجلسی رضوان اللّه علیه از بعضی از کتب قدیمه در ضمن روایت طویلی که باب شهادت آن حضرت بیان میکند می فرماید:

ثُمَّ أُغْمِى عَلَيْهِ سَاعَةً وَ أَفَاقَ وَ قَالَ: هَذَا رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ ، وَ عَمِّى حَمزَةً وَ أَخِى جَعْفَرٌ وَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللّهِ صَلَّى اللّهِ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ ؛ وَ كُلُّهُمْ يَقُولُونَ : عَجِّلْ قُدُومَكَ عَلَيْنَا ، فَإِنَّا إِلَيْكَ مُشْتَاقُونَ .

ثُمَّ أَدَارَ عَيْنَيْهِ فِى أَهْلِ بَيْتِهِ كُلِّهِمْ وَقَالَ: أَسْتَوْدِعُكُمُ اللّهَ جَمِيعًا، حَفِظَكُمُ اللّه جَمِيعًا، خَلِيفَتِى عَلَيْكُمُ اللّه جَمِيعًا، خَلِيفَتِى عَلَيْكُمُ اللّه وَكَفَى باللّه خَلِيفَةً.

ثُمَّ قَالَ: وَ عَلَيْكُمُ السَّلاَمُ يَا رُسُلَ رَبِّى ! ثُمَّ قَالَ: لِمِثْلِ هَـذَا فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ ، إِنَّ اللَهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَّ الَّذِينَ هُم مُّحْسِنُونَ .

وَعَرِقَ جَبِينُهُ وَ هُوَ يَذْكُرُ اللَّهَ كَثِيــرًا ؛ وَ مَــازَالَ يَذْكُــرُ اللَّـهَ كَثِيـــرًا وَ يَتَشَهَّدُ الشَّهَادَتَيْن ، ثُمَّ اسْتَقْبَلَ الْقِـبْلَةَ وَ غَمَـضَ عَيْنَــيْهِ وَ مَدَّ رِجْلَيْــهِ وَ

۱- «ديوان حافظ» طبع پژمان ، ص١٤٥ ، غزل ٣٢٣

يَدَيْهِ وَ قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ ، وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ. ثُمَّ قَضَى نَحْبَهُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ. \

أميرالمؤمنين عليه السّلام بيهوش شد ، چون به هوش آمد فرمود: اينک رسول خدا صلّى اللّه عليه و آله و سلّم با عمويم حمزه و برادرم جعفر طيّار و اصحاب رسول خدا همه حاضرند و همه مى گويند: بشتاب به سوى ما ؛ ما مشتاق زيارت و ديدار تو هستيم .

و سپس با اهل بیت و فرزندان خود خداحافظی نموده ، و بر فرشتگان آسمانی سلام نمود . و پیشانیش در عَرَق نشست ، و دائماً ذکر خدا بر زبان داشت ، و تشهد به شهادتین داده و از دنیا رحلت نمود .

۱- «بحار» طبع کمپانی ، ج ۹ ، ص ۲۷۶